

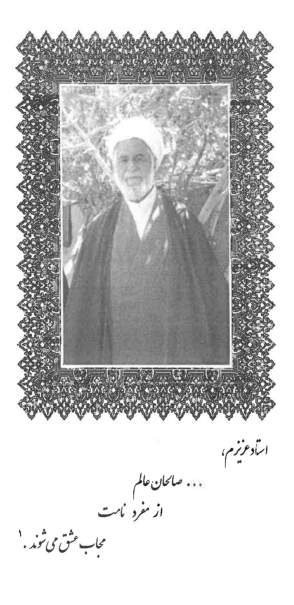




| مطالب | فهرست |  |
|-------|-------|--|
|       |       |  |
|       |       |  |

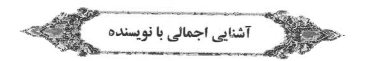
| ۷    | معرَّقی اجعالی نویسنده                                 |
|------|--------------------------------------------------------|
|      | مقدمەى مۇلّە                                           |
|      | مقدمهای دربارهی دعا و خاصیّت آن                        |
|      | اهمیّت دعا در مقایسه با سایر عبادتها                   |
| 18   | دلیل اذن و اجازهی خدا در مقدمهی دینها و عبادتها        |
|      | شرحی در اطراف اسماء اعظم خدا                           |
|      | اسماء اعظم خدا                                         |
|      | مندرجات دعاى سحر                                       |
| ۲۸   | ترجمهی دعا                                             |
| ۳۳   | چگونگی مجهّز شدن به اسماء اعظم خدا و راههای وصول به آن |
|      | راه قرآن و راه فلاسفه                                  |
| ۴۱   | ايرادات بر اين فرضيهها                                 |
|      | بحثی دربارهی هستیهای اوّل                              |
|      | تجزیهی کیفی                                            |
| ۹۴   | دعا و نقش آن در پیدایش علم و معرفت                     |
|      | سند این دعا در قرآن                                    |
|      | شرايط و مراحل استجابت دعا                              |
|      | نقش دعای سحر در تکامل انسان                            |
|      | فراز اوّل                                              |
| ۱۴۳  | شرايط فيض دهى خداوند متعال                             |
|      | فراز دوم                                               |
| ۱۶۰  | راه پیدایش زیباییها                                    |
|      | قراز سوم                                               |
|      | صفات جمال و جلال                                       |
|      | فراز چهارم                                             |
| ۱۷۴. | طلاقات قرآن در معرفی عظیم و عظمت                       |

| ١٧٩ | فراز پنجم                            |
|-----|--------------------------------------|
| ١٨۴ | فراز ششم                             |
| 145 | فراز هفتم                            |
| ۲۰۲ | راه فراگیری کلمات خداوند متعال       |
| ۲۰۴ |                                      |
| ۲۰۸ | فراز هشتم                            |
| ۲۰۹ | فراز نهم                             |
| ۲۱۲ | دلیل پیدایش اسم و صفت در انسان ها    |
| Y19 |                                      |
| ٢٢١ | فراز دهم                             |
| YY9 | فراز يازدهم                          |
| ۲۳. | بحثى در مشيّت خدا و علم خدا          |
| ۲۴۵ | فراز دوازدهم                         |
| ۲۶۲ | فراز سيزدهم                          |
| ٢٧١ | فراز چهاردهم                         |
| ۲۷۶ | فراز پانزدهم                         |
| ۲۸۳ | فراز شانزدهم                         |
| ۲۸۸ | فراز هفدهم                           |
| ۲۹۳ | قدرت تکوینی انسانهای کامل            |
| 798 | فراز هجدهم                           |
| ۳   | تجهيزات وجودى و خارجى يك سلطان مقتدر |
| ۳۰۹ | فراز نوزدهم                          |
| ۳۱۸ | فراز بيستم                           |
| ۳۲۷ | فراز بیست و یکم                      |
| ۲۳۲ | فراز بیست و دوم                      |
| ۳۴۲ | فراز بیست و سوم                      |
| ۳۴۴ | شرايط اجابت دعا                      |



۱ - بخشی از یک شعر، سروده یخانم مینا پروازی، از شاگردان استاد (ره)





اینجانب محمّد علی صالح غفّاری، فرزنـد مرحـوم حـاجی عبـد الـرزّاق و نجمه خاتون متولد ۱۳۰۲ ه.ش. آنچه از بیت پـدری و مـادری خـود سـراغ دارم خانوادههائی بودهاند نجیب و شریف. نه ثروتمند که به بیانصافی شناخته شوند و نه فقیر که محتاج به کسی باشند...

تحصیلاتم را همراه شاگردان پدرم در مکتب او از قرائت قرآن و خط و کتابت معمول زمان شروع کردم. به خاطر دارم که اگر برای انجام کاری روستائی به صحرا و بیابان می فتم با قلمی که ریگ بیابان بود و بر صفحهای که سطح صاف زمین بود، ساعتی به نوشتن مشغول می شدم و در خواندن و نوشتن از شاگردان مکتب پدرم پیشرفته تر بودم. همراه حفظ قرآن به ترجمه قرآن های مترجم دقت داشتم تا معانی آیات و عبارات قرآن را درک کنم و همانطور که خداوند می فرماید: هما قرآن را برای یادگیری آسان کردیم. آیا کسی هست آن را فرا بگیرد؟» من قرآن را از کتابهای فارسی ساده تر و روان تر یافتم. پیش از آنکه به تحصیل صرف و نحو و ادبیات عربی اشتغال پیدا کنم، آیات قرآن و دعاه ای معمول را صاف و روان ترجمه می کردم...

«جوانی و بعد…» : کلاس ششم قدیم را که امتحان دادم دو سال به آموزگاری در دبستان اسرار سبزوار مشغول بودم و کتابهای فرائد الادب و انوار سهیلی را درس میدادم. … به عربی شعر میسرودم.

«پس از فوت برادرم در مشهد … »: الازم دانستم سِمت او را تعقیب کنم و چراغ خانواده را کـه بـه علـم و تقـوا روشـن اسـت، خـاموش نگـزارم. لـذا شـغل آموزگاری را رها کرده، برای تحصیل دروس حوزه به مشهد رفتم.

تنزح دعای سحر

العلماء حاج میرزا احمد معروف به نهنگ العلماء، و درس مرحوم حاج شیخ هاشم قزوینی، عَطَر الله مرقدهٔما حاضر میشدم. دروس عقاید خود را در محضر دانشمند بزرگوار مرحوم حاج میرزا مهدی اصفهانی تلمذ نمودم و بعد در سال ما۳۲۵ ش به نجف اشرف مشرف شدم و در محضر درس حجة الاسلام آیةالله خوئی و میرزا عبد الهادی شیرازی و محضر آیةالله سید محسن حکیم تلمذ داشتم. اقامت من در مشهد مقدس و نجف اشرف حدود هفت سال بود. ولیکن در تمامی این مجالس و محافل خود را در حضور خدا می دیدم و در انتظار لطفی از جانب خدای تعالی بودم...

کم کم دیدم دعایم مستجاب میشود. علوم ذهنی من از حالت تصوری ذهنی و تفکری تبدیل به علم حضوری میشود. آیات قرآن برابر چشمم مانند آینه یا صفحهی تلویزیون است که آنچه دور است به من نزدیک میکند. هر چه غایب است، برابر چشمم حاضر میشود. ماوراء طبیعت مانند طبیعت برایم مکشوف است. درست میبینم روح چیست؛ ملک چیست و...

خدمات اجتماعی من در روستای زادگاهم «صَدخُرُو» خوب و جالب توجـه بوده است. خدمات اجتماعی و بنای امور خیریه که با خودجوشـی و خودکـاری اهالی انجام گرفته است...

اجازات من از اساتید حوزهی نجف، آیةالله سید محمود شاهرودی، آقا میرزا عبدالهادی شیرازی و آقا سید محسن حکیم و آیةالله خوئی، اجازه حدیث و روایت و تصدی امور حسبیه و تصرّف سهمین و صرف در موارد مَرضیّ امام و یا ارسال برای مراجع عِظام است.

تألیفات من عبارت از بیش از یکصد جلد کتاب است... در کتــابـهـای مــن سطری و یا عبارتی از کتب گذشتگان وجود نــدارد و از هــیچ کتــابی مطلبــی یــا عبارتی اقتباس نشده است. تمامی مطالب نظری و ابتکاری اسـت کــه اصـول آن

شرح دعای سحر

مستند به دلائل عقلی و دلائل قرآنی و روایات وارده از ائمه ی اطهار علیهم استلام است.<sup>۲</sup>

🗹 جهت دسترسی به سایر آثار استاد غفاری (ره) و آشنایے بیشتر با دیدگادهای علمی و بی سابقه ی ایشان که همكم مستند به آيات قرآن و احاديث انمه سلام الله عليهم اجمعین است؛ به نشانی ذیل مراجعه نمایید: www.salehghaffari.persianblog.ir

۲ – متن کامل این معرفی نامه در کتاب ''صدخرو، خاسنگاه فرهنــگ''، تــألیف محمــد عمادی پور،سال ۱۳۸۰، موجود است.



تنزح دعاي

مقدَّمه، مؤلَّف

قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ...

اگر شما از خدا خواهشی ندارید، خدا هم به شما اعتنا نمی کند.

در تعریف دعای سحر از امام چهارم علیه السلام نقل شده است که اگر مردم بدانند در این دعا چه فوائدی هست و از آن چه نتایجی به دست میآورند، در مسابقه برای رسیدن به آن فوائد با شمشیر یکدیگر را عقب میزنند تا خود به آن فوائد نایل شوند. اگر تمامی دعاهای وارده از پیشوایان معصوم علیهم السلام را به عنوان خط تکامل بشناسیم این دعا آخرین مقصد تکامل است. همه دعاها انسان را به سوی خدا میبرد، این دعا انسان را در حضور خدا قرار میدهد. همه دعاها تقاضای حور و قصور است، اما این دعا تقاضای «رضوان الله» است و «رضوان الله اکبر».

وقتی که این دعا مستجاب شود انسان مجهّز به «اسماء اعظم» خدا میشود و در مقام خلافت الهی قرار می گیرد. صاحب ارادهی «کنفیکونی» خدا میشود. لذا نویسندهی شرح این دعا به همهی انسانها از عالِم و عوام از صَدر تا ساقه از هر کس که طالب معرفت الهی و طالب اسرار دعا است، تقاضا می کند شرح این دعا را بخواند که بی سابقه است و بعد از آشنایی به مندرجات آن جداً دست به دامن خدا و ائمهی اطهار علیهم السلام شود تا شاید ابواب معارف الهی به روی او باز شود و مجهّز به اسماء و صفات الهی گردد.

> محمّد علی صالح غفّاری آذر ماه ۱۳۷۹

شرح دعای سحر

مقدمهای دربارمی دعا و خاصیّت آن

نظر به این که حکمت دعا و خاصیّت دعا و رابطهی علم را با دعا در کتاب «مدینهی فاضله»<sup>۴</sup> گفتهایم در اینجا فقط مختصری اشاره به حکمت دعا و خاصیتهای آن میکنیم و سپس به شرح دعای سحر می پردازیم.

دعا در دین مقدس اسلام به رهبری ائمه اطهار علیهم السلام بسیار پر ارزش و با اهمیت است. آنچنان که اگر انسان در دین خود دعائی و مناجاتی با خدای خود نداشته باشد از دین خدا گردوئی بدون مغز در اختیارش قرار میگیرد که به جز دعا در دنیا و آخرت خاصیت و برکتی به وجود نمیآورد. خداوند در قرآن میفرماید: قُلْ مَا یَعْبَأُ بِکُمْ رَبِّی لَوْلًا دُعَاؤُکُم<sup>6</sup>

یعنی ای پیغمبر به امت خود بگو که اگر شما از خدای خود خواهش و تقاضایی نداشته باشید و چیزی از خدا نخواهید، خداوند متعال هم به شما اعتنا نمیکند. و شما را از بندگان خود به حساب نمیآورد.

اگر هیچ آیه و یا حدیثی در تعریف دعا نداشته باشیم همین آیهی شریفه برای اهمیت دعا و عظمت آن کفایت میکند. تقریباً خداوند در این آیه شریفه میفرماید تنها چیزی که خدا را وادار میکند به سخنان شما گوش بدهد و به شما توجه کند، زبان خواهش و تقاضای شما است. هر جا که خدا را دعوت میکنید تا ضمن آن دعوت از خدا چیزی بخواهید، لطف و محبت خدا را به طرف خود جلب میکنید لذا خداوند به شما توجه

۴ – این کتاب شرحی بسیار علمی بر دعای مکارم الاخلاق امام سجاد علیه السلام است که از همین نویسنده چاپ و در اختیار علاقمندان قرار گرفته است. خواندن این کتاب را به طور جدی به تمام مشتاقان مکتب علمی ائمه اطهار علیهم السلام توصیه مینماییم. کتابی که «دل را به حرم خدا می ساند.» ۵- فرقان، ۷۷

ثنرح دعاى تتحر

مىكند تا آن چه مىخواهيد براى شما مقدر و مقرر نمايد. آيەى ديگر دربارەى اهميت دعا اين آيەى شريفه است كه خدا مىفرمايد: وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِّى فَإِنِّى قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِى وَلَيْوُمِنُواْ بِى لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ً

یعنی آن جا که بندگان من دربارهی دوری و یا نزدیکی خدا از تو سؤال می کنند و می گویند آیا خدا از ما دور است که او را بلند صدا بزنیم و به كمك خود بخواهيم و يا اين كه خدا به ما نزديك است تا آرام آرام از او چیزی بخواهیم، در جواب آنها بگو خدا از رگ گردن شما به شما نزدیکتر است و یا از اراده قلبی شما به شما نزدیکتر است. پس هر چه بیشتر و بهتر از خدا خواهش کنید و به خواهشهای خود و اجابت دعا ایمان و عقیده داشته باشید حتماً بدانید آن چه از خدا خواستهاید مورد قبول واقع شده و خداوند اجابت می کند. و در آخر همین آیهی شریفه می فرماید اگر هم آن چه خواسته اید مصلحت نباشد که در دنیا به شما داده شود برای آخرت شما ذخیره می شود و من که خدا هستم به خواهش کنندگان و دعاکنندگان عقل و شعوری میدهم تا بدانند که چرا اجابت دعا به تأخير افتاده و ذخيره آخرت شده است پس در اين آيهى شریفه خداوند به دعا کنندگان و خواهشکنندگان از خود یک وعده حتمي مي دهد كه بلافاصله بعد از دعا و خواهش به وعدهي الهي برسند و آن وعده حتمی پیدایش عقل و شعور بیشتر است که چرا دعای آنها مستجاب شده و یا نشده است.

در آخر آیه با جملهی «لَعَلَّهُم یَرْشَدُون» وعده میدهد که دعاها و خواهشهای شما عقل و شعور شما را زیاد میکند و هر چه عقل و شعور شما بیشتر شود رقمهای بهتر و بیشتری از خدا خواهش میکنید و موفقیتهای بیشتری در دنیا و آخرت دارید.



شرح دعاى سحر

اهميّت دعا در مقايسه با ساير عبادتها

در میان این همه عبادتها و احکام و دستوراتی که خداوند متعال داده است، تنها حکمی که به آن حکم خیلی اهمیّت داده و آن را ملاک قبولی و یا رد انسان قرار داده دعا و اجابت دعا است.

برهان اهمیّت دعا این است که دعا به دنبالهی علم و معرفت پیدا میشود. یعنی انسان چیزی را از خدا خواهش و تقاضا میکند که قبلاً آن چه را خواهش میکند بداند و معرفت به خداوند متعال هم داشته باشد و بداند که تنها کسی که میتواند خواهش او را اجابت کند و قبول نماید، فقط و فقط خداوند متعال است.

پس هر دعا و خواهشی روی دو پایه از علم و معرفت قرار گرفته که عبادتهای دیگر فاقد این دو پایه هستند. در نتیجه عبادتهای دیگر یک صورت بیمحتوا حساب میشوند و یا گردوئی که فاقد مغز است. ولیکن دعاها یک عبارت با محتوا و یا پر محتوا بحساب میآیند و هرگز ممکن نیست عبادتی که به صورت دعا واقع میشود گردوی بی مغز و یک عبادت بی محتوا باشد.

برهان اهمیّت دعا همین است که بر علم و معرفت استوار است. یعنی کسی که دعا میخواند و دعا میکند حتماً به علم و معرفت رسیده است و دین خود را با هدف خدا از خلقت انسان منطبق کرده است. زیرا هدف خدا از خلقت جهان و انسان پیدایش علم و معرفت در وجود انسان است.

همه جا در آیات قرآن و احادیث وارده از آل محمد صلی الله علیه و آله گزارش دادهاند که علت غائی خلقت عالم و آدم، پیدایش علم و معرفت در وجود انسان است. انسانهایی که عبادتهای خود را به صورت دعا و نیایش انجام میدهند کسانی هستند که پیش از دعا و نیایش علم و معرفت پیدا کرده و بعد از علم و معرفت به دعا و نیایش مشغول میشوند و به اجازه خدا وارد خانه خدا شده و به میهمانی خداوند متعال پذیرفته

تسرح دعاي سحر

شدهاند، زیرا ملاک دعوت انسان به ضیافت الهی و پذیرایی این انسانِ دعوت شده، علم و معرفت به این ضیافت است.

این انسان از یک طرف میداند که در خانه و سر سفره خدا چه غذاهای مادی و یا معنوی تهیه شده است و از طرفی معرفت به خدا دارد که دعوت خدا را قبول کرده و یا خداوند متعال به دلیل همین معرفت او را دعوت کرده است. پس انسانی که عبادتهای خود را توأم با دعا و نیایش انجام میدهد حتماً به دلیل پیدایش علم و معرفت از خداوند تبارک و تعالی سند قبولی عبادتهای خود را و یا سند پذیرایی در ضیافت خدا را از ذات مقدس خداوند متعال دریافت کرده است. خداوند هر عبادتی و یا قبول هر عبادتی را موکول به اذن و اجازهی خود میداند. عبادتهایی که منهای اذن و اجازهی خدا باشد و انسان به رأی خود و یا برای دیگران آن اجری نخواهد بود. معروف است وقتی که ابلیس مطرود و ملعون خدا واقع و از بهشت اخراج شد، عرض کرد پروردگارا، اگر مرا از این که آدم را سجده کنم و دست او را ببوسم معاف کنی، در برابر معافیت از این سجده و تسلیم آنقدر تو را عبادت کنم که جنّ و انس چنان عبادتی نکرده

إِنَّمَا أُرِيدُ أَنْ أَعْبَدَ مِنْ حَيْثُ أُرِيدُ لَا مِنْ حَيْثُ تُرِيد ٧

یعنی عبادت و اطاعت من بایستی چنان باشد که خودم میخواهم و دستور میدهم نه عبادتی که خودت میخواهی و به رأی خود انجام میدهی. براساس همین اذن و اجازه مشاهده میکنیم که در میان این همه دینها و مذهبها و پیروان این دینها و مذهبها فقط یک دین و یک مذهب قابل قبول است و پیروان همان دین و مذهب اهل بهشتاند و بقیه اهل جهنم.



٧ - بحار الأنوار، الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار ، ج ٢٠ ، ص ١٣١: قَالَ اللَّهُ تَبَارَ كَ وَ تَعَالَى الأ لَا حَاجَةُ لِى إِلَى عِبَادَتِكَ إِنَّمَا أَرِيدُ أَنْ أَعْبَدَ مِنْ حَيْثُ أَرِيدُ لَا مِنْ حَيْثُ تُرِيد...

شرح دعاى سح

## دليل اذن و اجازمي خدا در مقدمهي دينها و عبادتها

اصل مطلب دربارهي قبول دين انسان و يا عدم قبولي همين حقيقت است که دین خدا صنعت خدا است و خدا فقط صنعت خود را قبول دارد. صنایع انسانی خواه از نوع تربیت که در واقع انسانسازی به حساب میآید. و یا از نوع صنایع معمولی مانند آن چه انسانها در دنیا برای خود می سازند و یا از نوع طب و طبابت و یا از نوع مقررات و قوانینی باشد که در جامعه نظام و تمدن بوجود می آورد، هیچکس با این سرمایه ها در زندگی آخرت مورد قبول خداوند متعال واقع نمی شود، زیرا آن ها که قوانین و مقرراتی وضع کردهاند و با اجرای آن نظام و تمدن نسبی بوجود آوردهاند، با همین نظام و تمدن دنیایی انسانها را از نظام و تمدن الهی محروم کردهاند و خود را و یا قانون گذار را حاکم بر جهان بشریت کردهاند و انسان ها را پیش از آن که به اطاعت خدا در آورند به اطاعت خود در آوردهاند و در واقع انسانها را از اطاعت خدا خارج نموده و به اطاعت انسان و یا مقررات انسانی در آوردهاند و این محرومیّت از اطاعت خدا به جای خود محرومیت بزرگی برای بندگان خدا به حساب آمده است. مثلاً یکی از آن قانونها که هم حکم و قانون انسانها به حساب می آید و هم حکم و قانون خدا و پيغمبران، مسأله طهارت و نظافت بدن و لباس است.

انسانها احکام طهارت و نظافت را رسمیت داده و به این احکام عمل می کنند. هفته ای یک یا چند مرتبه استحمام دارند تن و لباس خود را شستشو می کنند. اعمال طهارت را به عنوان رعایت قانون نظافت انجام می دهند، نه به عنوان رعایت قانون خدا و اطاعت خدا. مثلاً دو نفر به حمام می روند. تن و بدن خود را می شویند. یک جا این شستشو به عنوان غسل است و جای دیگر به عنوان نظافت. محصول شستشو در هر دو مساوی و برابر است ولیکن انسانی که به عنوان غسل بدن خود را شسته آن را حکم خدا دانسته و از خدا اطاعت کرده، به دو خاصیت بهتر و بالاتر است از

م شرح دعای سحر

دیگری که به عنوان نظافت بدن خود را شسته و آن را حکم خدا ندانسته است. یک خاصیّت مشترک و دو خاصیّت ممتاز که مخصوص بندهی مؤمن است.

خاصیت مشترک نظافت است و اما خاصیت ممتاز و مخصوص پیدایش طهارت قلبی از شرک و گناه و پیدایش روح ایمان و تقوی در قلب مؤمن است که براساس آن معرفت به خدا حاصل میشود و خاصیت دیگر اجر و ثواب عالم آخرت میباشد. انسان مؤمن که به قصد قربت و تقرب به خدا و به قصد اطاعت خدا قوانین و مقررات را رعایت میکند، از سه خاصیت برخوردار میشود که بهترین آنها طهارت قلب و معرفت خداوند متعال است. ولیکن انسانی که به عنوان رعایت قوانین و مقررات و یا نظافت و بهداشت قوانین طهارت و نظافت را رعایت میکند از آن دو خاصیت بزرگ محروم است. اجر و پاداش الهی ندارد، زیرا اطاعت خدا نکرده است تا معرفت به خدا پیدا کند، همین طور در تمامی مسائل از آن

دعاها و عبادتها ابتدا بایستی به امر خدا باشد و خدا به آن دعاها و عبادتها دستور داده باشد و انسان هم به عنوان اطاعت خدا آن را انجام دهد. احکامی که به جعل خدا و به وسیلهی حجت خدا در اختیار مردم قرار می گیرد دین خدا و اذن خدا به حساب می آید و اگر آن احکام از طریق حجتهای خدا نباشد دین خدا به حساب نمی آید و آن معارفی را که دین خدا در قلب انسان بوجود می آورد، قوانین و مقررات خودی یا بشری به وجود نمی آورد و در نتیجه بین انسان و خدا رابطهای ایجاد نمی کند و خواهی نخواهی از لطف خدا محروم می شود و به همین دلیل است که می گوئیم دین خدا بایستی به جعل و اذن خدا باشد و انسان به عنوان اطاعت خدا دین خدا و مقررات الهی را اجرا کند. دیگر این که دین خدا یک صنعتی است که بر اساس آن انسانها تربیت می شوند تا به کمال ندای این مایند کتاب خدا بیارت با می ای انسانها تربیت می شوند تا به کمال انسانها برسند و هر گز صنایع انسانی قابل رقابت با صنایع الهی نیست. اگر

شرح دعای سحه

و ائمه اطهار علیهم السّلام تربیت کنند، میتوانند دین و مکتبی مانند دین و مکتب خدا به وجود آورند که حیاتبخش جامعه بشریّت باشد.

آیا خدا میتواند گلهای پلاستیکی و یا آدمهای پلاستیکی را به جای گلها و انسانهایی که خود آنها را ساخته است بپذیرد. دینها و مقرراتی که ساخت انسانها است مانند میوهها و آدمهای پلاستیکی فاقد خاصیت و حیات است. اما دین و مقررات ساخت الهی مانند انسانها و گلهایی است که خودش آنها را آفریده. پس دین و فرهنگهای انسانی قابل قبول خدا نیست و انسانها از این راه به نتیجه نمیرسند.



شرح دعای سحر

شرحى در اطراف اسماء اعظم خدا

اسماء اعظم خدا که کلیّات و مهمّات آن در دعای سحر ذکر شده به هدایت امام چهارم علیه السلام بوده و به عقیدهی هر عالِم و عارفی، پر محتواتر و پر برکتتر از دعای سحر دعایی وجود ندارد تا جایی که اگر یک هزارم از آن چه در این جملات میخواهیم برای ما مستجاب شود، کافی است که برای همیشه در دنیا و آخرت خوشبخت و سعادتمند باشیم. در این دعا امام چهارم علیه السلام آدرس اسمهای اعظم خدا را به انسانها میدهد و آنها را تشویق میکند که هر چه بهتر و بیشتر این اسماء را از خداوند تبارک و تعالی تقاضا کنند و از او بخواهند تا آن چنان اسم و صفتی که خودش دارد به آنها بدهد تا به نامهای خدا نامگذاری شوند و نظر موفقیّت و از نظر علم و قدرت و حکمت خداگونه بدانند و خداگونه کار نظر موفقیّت و از نظر علم و قدرت و حکمت خداگونه بدانند و خداگونه کار آنها را تشویق میکند تا خود را به وعدههای خدا برساند وعده ی همین آنها را تشویق میکند تا خود را به وعدهای خدا برساند وعده ی همین آنها را تشویق میکند تا خود را به وعدهای خدا برساند وعده ی همین آنها را تشویق میکند تا خود را به وعدههای خدا برساند وعده ی همین آنها را تشویق میکند تا خود را به وعدهای خدا برساند وعده ی همین آنها را تشویق میکند تا خود را به وعدهای خدا برساند وعده ی همین آنها را تشویق میکند تا خود را به وعدهای خدا برساند وعده ی همین

فِي أَسْمَآئِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ^

یعنی خداوند متعال بهترین اسمها و صفتها را دارد. شما آن اسمها و صفتها را از خدا بخواهید و از او خواهش کنید تا یکچنان اسماء و صفاتی که خودش دارد به شما هم بدهد و شما با همان اسم و صفتی خوانده شوید که خدا خوانده میشود و با همان اسمهایی شما را صدا بزنند که خدا را صدا میزنند. و در آخر آیه میفرماید کسانی از این انسانها و مکتبها که خود را در اسماء و صفات خدا شریک میدانند و متظاهر به

۸ -- اعراف، ۱۸۰

شرح دعای سحر

اسماء و صفات خدا می شوند مدعی هستند که آن ها هم خدایند، توانا و دانایند و مانند خدا به هر کاری قادر و توانا هستند. چنان افرادی را رها کنید که ادعای آنها باطل است و آنها به جز بُتی نیستند که در جای خدا نشستهاند و مدعى اسماء و صفات خدا شدهاند. «قطّاع الطريق» هستند که انسانها را از سوی خدا بر میگردانند و به مکتب خود میکشند و مردم را در مکتب باطل استثماری خود خفه و نابود میکنند. اسماء و صفاتی که صد در صد مطابق حقیقت و واقعیت است، اسماء و صفات خداوند متعال است. اگر توانستید در مکتب خدا درس بخوانید و یک نشان علمی و هنری از خدا بگیرید، اگرچه نشان ضعیفی باشد، از تمامی کائنات برای شما بهتر و بیشتر ارزش دارد. در این آیهی شریفه و در این دعا خداوند انسانها را نه تنها به دین خود و اطاعت خود، بلکه به مکتب خود دعوت مى كند. دين و اطاعت با مكتب خيلى فرق دارد. انسان هايى كه وارد دين خدا و خط اطاعت خدا مى شوند فقط مأمورند احكام الهى را تمرين کنند و حرکات و سکناتشان مطابق دستور خدا باشد. آنها بندگان مطیع خدا هستند و به دستور خدا عمل می کنند و مقلّد علماء و اولیاء خدا هستند. آنها هستند که مستحق بهشت می شوند و با این تقلید و اطاعت از عذاب الهی در دنیا و آخرت نجات پیدا می کنند. ولیکن از چشمههای علم و حکمت که به نام چشمه ی آب حیات شناخته شده بهرهای ندارند. حیات علمی و عرفانی پیدا نمی کنند. از لذائذ علم و دانش و از لذت مقام و منصب محروم هستند. در زندگی بهشتی مانند زندگی دنیایی میخورند و مى چرند، وليكن مستحق تمجيد و ستايش نيستند.

۲.

انسانهایی بزرگ و با عظمت به حساب نمیآیند. همانطور که در دنیا دینشان از طریق تقلید و وابستگی به پیشوایان دینی است، زندگی أخرت و بهشت آنها و موفقیتهای دیگر آنها هم از طریق تقلید و وابستگی به اولیاء خدا است. در واقع از رعایای بهشت هستند، نه از رؤسای بهشت. ولیکن کسانی که دین خدا را به عنوان یک مکتب قبول دارند و آن را دانشگاهی میدانند که بایستی در آن درس و دانش و مدال علمی پیدا کنند و در نتیجه از بزرگان بهشت و رؤسای دنیا و آخرت به حساب آیند،

شرح دعای تحر

حسابشان از حساب دیگران جدا است. دعای سحر انسانها را به مکتب دین دعوت می کند تا علم و دانش الهی را در اختیار دانشجویان خود قرار دهد. پس همانطور که انسانها در مسیر ترقی و تکامل هر روز در مرحلهی فکری خاصی قرار می گیرند و لذا علم مخصوص و استاد دیگری لازم دارند، خط دین هم یک خط تکاملی است. بعضی انسانها فقط به سطح احکام دین و آیات قرآن آشنایی دارند. احکام را میدانند و تمرین مىكنند، وليكن از حكمت احكام بىخبرند. مىدانند نماز واجب است، اما نمى دانند چرا واجب است. و يا ساير واجبات را مى دانند وليكن نمى دانند که چرا خداوند متعال روزه را و یا خمس و زکات و یا حج و جهاد را واجب كرده است. آنها در كلاس حُكم هستند و هنوز وارد كلاس حكمت نشدهاند. حكمت احكام و معارف قرآن كلاس بالاترى است كه وقتى انسانها وارد آن کلاس میشوند تنها وظیفهای که دارند و شغلی که به آن اشتغال پیدا میکنند شاگردی در مکتب خدا است، بلکه در محضر اساتيدي مانند ائمهي اطهار عليهم السلام انجام وظيفه ميكنند و در آخرت از عمل به احکام مانند خواندن نماز و روزه گرفتن و یا خمس و زكات دادن آزاد مى شوند. لذا گفتهاند در زندگى آخرت انسان ها از عبادتها و کار و کاسبیها آزاد هستند. نه اعمالی از نوع عبادت دارند که نماز بخوانند یا روزه بگیرند و دعا بخوانند و نه هم اعمالی از نوع خدمات دارند که به یکدیگر خدمت کنند. خواه خدمات مادر به فرزندان و یا فرزندان به پدر و مادر باشد. خداوند انسانهای آخرتی را از هر نوع شغلی چه از نوع عبادات و چه از نوع خدمات آزاد میکند. انسان های آخرتی همه جا به خدا و اولياء خدا مربوط هستند. آنچه مي خواهند از غذاها و ميوهها و آنچه احتیاج دارند به محض خواستن دعایشان مستجاب می شود و أنچه خواستهاند بدون رنج و زحمت در اختيار آنها قرار مي گيرد. تنها شغلی که دارند و واجب می شود، درس خواندن و درس دادن است. همه ی آنها مأمورند که در خدمت خدا و اولیاء خدا علم و حکمت بیاموزند. گاهی در مكتب ائمه به وسیلهی ائمه تعلیمات می بینند و درهای علم و حكمت به روی آنها باز میشود و گاهی در مکتب خدا با تعلیمات خداوند تبارک

شرح دعای سحر

و تعالى. فقط همين شغل دانستن و فهميدن و ترقى كردن براي آنها باقی میماند. از عبادتها و خدمات و کار و کاسبیها به کلی آزاد می شوند. آنها کسانی هستند که از دایره احکام خارج شده و در دایره ی حکمت و مکتب اسلام قرار گرفتهاند. اسلام مکتبی با اسلام قانون و مقررات و حلال و حرام فرق دارد. اسلام سطحی همین قانون و مقررات است، چه از نوع عبادتها باشد و چه هم از نوع شغلها و خدمات. این اسلامی است که بندگان خدا در زندگی دنیا بین دوران تولد و وفات مأمورند که مقررات آن را بدانند و عملاً پیاده کنند. فقط قرآن را بخوانند. دعاها و نمازهای واجب و مستحب را هم به همين كيفيّت. وليكن اسلام مكتبى، كلاس علم و حكمت است. در آن كلاسها انسانها به كيفيت خلقت عالم و آدم آگاهي پیدا میکنند. گیاهسازی، میوهسازی، حیوانسازی و انسانسازی یادگرفته و در خطّ خلّاقیّت و آفرینندگی قرار می گیرند. آن چنان در علم و حکمت الهی پیشرفت میکنند که میتوانند از ترکیب آب و خاک و املاح دیگر میوههای خوبی با کیفیّت بسیار بالا بسازند و تناول کنند و همچنین حيواناتي در كيفيّت بالاتر، يعنى آنها مجهز به علم ييغمبران و مجهز به معجزات ييامبران مي شوند. علمشان علم الهي و صنعتشان از نوع معجزات است. دعای سحر انسانها را به مکتب اسلام میکشاند. در واقع تمامی دعاها و زیارتها آدرس دعای سحر را به انسان میدهند. همهی آن دعاها تمريناتي است كه انسانها پس از آگاهي به محتواي آن دعاها و آشنايي به معانی آن بعد از آن که مستجاب می شود. خداوند نشان و مدالی به آنها میدهد که بر پایهی آن حق دارند وارد مکتب قرآن و دعای سحر شوند و اساتیدی مانند ائمهی اطهار علیهم السلام داشته باشند. بعد از ورود به مکتب، جملات دعای سحر و نمونههای آن در سایر دعاها مطرح می شود که بایستی انسانها در حضور خدا و اولیاء خدا یک چنین خواهشهایی داشته باشند تا چنان شوند که در این دعا تقاضا میکنند.



شرح دعای سح

اسماء اعظم خدا

تمامي دعاهايي كه از ائمهي معصومين عليهم السلام وارد شده شرح نعمتهای خداوند متعال است. خداوند بینهایت نعمت برای انسانها در دنيا و آخرت أفريده است كه اين ارقام نعمت و لذّت از نظر كميّت و کیفیّت انتها ندارد، زیرا مربوط به قدرت آفرینندگی خداوند متعال است و این قدرت آفرینندگی بینهایت است. هر چند که آن چه آفریده از نوع عدد به حساب میآید و قابل شمارش است و به آنتها میرسد. در دعاهای وارده مانند دعای افتتاح و یا دعای صباح و سمات و یا دعای ابوحمزه تُمالى و يا دعاى عرفه، آدرس نعمتهاى خداوند تبارك و تعالى را به ما مى دهد و آن ها را توضيح مى دهد تا ما بخوانيم و بدانيم و آن چه دانستهایم از خداوند متعال بخواهیم. زیرا دانستن و خواستن ملازم یکدیگر هستند. آن چه را میخواهیم میدانیم و آن چه را میدانیم میخواهیم و آن چه را هم نمیدانیم نمیخواهیم. پس همان طور که دانستن مقدمه ی توانستن است، مقدمهی خواستن هم هست. در مکتب اسلام اول دانستن است و بعد خواستن. آنچه میدانیم، میخواهیم و بعد از خواستن توانستن است. ائمه اطهار عليهم السلام بسيار حريصاند كه انسانها را به ثمر برسانند و آنها را از نعمتهای نامتناهی خداوند متعال بهرهمند کنند. لذا ابتدا آدرسی از نعمتهای خداوند متعال در دنیا و آخرت را در اختیار ما گذاشتهاند و تمامی آن نعمتها را با همان کمیّت و کیفیّتی که واقعیت دارد برای ما گفتهاند و سپس شرایط قبولی و اجابت دعا را در اختیار ما گذاشتهاند و بسیار تشویق و ترغیب به خواندن و دانستن نمودهاند تا در یی دانستن حالت خواهش و تقاضا در ما پیدا شود و آنها را از خدا بخواهیم. ولیکن همهی دعاها در حاشیهی دعای سحر قرار گرفته و دعای سحر نسبت به دعاهای دیگر مرکزیت و اهمیت دارد. یعنی دعای سحر اُمَّ الدَعَوات است. كسى كه دعاى سحر را لمس كند، تمامى دعاها را لمس

تنزح دعاى سحر

کرده و کسی که به این دعا نرسد در حاشیه بهشت زندگی میکند و یا بگوئیم در روستاهای نزدیک به شهر بهشت، ولیکن به مرکز آن شهر که مدینهی فاضله و حرم اصلی خدا و اولیاء خدا است، راه پیدا نمیکند. مگر این که این دعا را بخواند، بداند و بخواهد.

در اینجا لازم است آیهی شریفهی «رضوان من الله اکبر» را ترجمه و تفسیر کنیم تا بدانیم آن مقام خشنودی و رضایت کامل خداوند متعال به چه کسانی تعلق می گیرد.

زندگی آخرت مانند همین زندگی دنیا یک مملکت و یک کشور است. تمامی کرهیزمین و جمعیتهایی که در تاریخ در روی زمین زندگی کردهاند و از دار دنیا رفتهاند دو مرتبه به زندگی بر میگردند و زندگی خود را روی کره زمین از نو شروع میکنند. تمامی کرهیزمین و جمعیت تاریخ یک مملکت و یک کشور می شوند که همه با هم زندگی می کنند و کرهیزمین تبدیل به زندگی بهشتی می شود. تمامی اوصاف و تعاریفی که خداوند از زندگی بهشتی کرده است در همین کرهیزمین دایر می شود. انسانهایی که زنده میشوند و از قبر خارج میشوند به محض خروج از قبر به زندگی بهشتی خود هدایت می شوند و در نتیجه کرهی زمین تبدیل به مملکت بهشت می شود که دارای میلیون ها نفر جمعیت است و زندگی آنها به این کیفیّت نیست که هر کدام قطعهای از کرمیزمین را در اختیار داشته باشند، بلکه انسان های عالم آخرت آن چنان توانا و دانا هستند که گوئی هر کدام از آنها مالک تمام کرهی زمین هستند زیرا به هر جا بخواهند به محض خواستن و حرکت کردن میروند و به هر جا رفتند همه جور وسیله در اختیار خود دارند. گاهی وقت خود را در فضا می گذرانند و گاهی در صحرا و دریا. به هر جا بروند زندگی برای آنها بهشتی است که خدا وعده داده است. در آن مملکت که خداوند آن را مُلک عظیم نامیده است و خود را پادشاه آن کشور معرفی میکند. انسانها از نظر قُرب و بُعد

٩ - توبه،٧٢: وعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِناتِ جَنَّات تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهارُ خالِدينَ فيها وَ مَساكِنَ طَيِّبَهُ في جَنَّاتِ عَدْنٍ وَ رِضُوانُ مِنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفُوْزُ الْعَظِمُ.

تنزح دعاى سحر

به خداوند متعال و ائمهى اطهار عليهم السلام در درجات مختلف قرار مى گيرند و آن درجات مختلف مربوط به اعمال آنها و معلومات آنها است و هركدام از آنها كه در علم و استعداد بیشتر و زیادتری هستند، مقام برتر و بالاتری دارند. همین طور درجات و مقامات نسبت به یکدیگر متفاوت و مختلف است تا میرسد به انسانهایی که اهل حرم و مَحرم اسرار خدا و یا به اصطلاح درباریهای درجهی یک خداوند متعال هستند. کسانی که دائم در حال ملاقات با خداوند هستند با خدا سخن می گویند و از خدا جواب می گیرند. آنها انسانهای معراجی هستند که به کمال مطلق رسیدهاند و آن چه تا امروز در تاریخ شناخته شدهاند از میان میلیونها انسان که در روی کرهیزمین زندگی میکردهاند، فقط چهارده نفر معصوم هستند که در آن حال معراجی قرار گرفتهاند و از اهل حرم و محرم اسرار خدا و جانشینهای مطلق خدا در جامعهی بشریّت هستند. اگر در آینده انسانهای دیگری پیدا شوند که به مقام عصمت برسند و به ائمهى اطهار عليهم السلام ملحق شوند اين مقام در عالم آخرت براى آنها حاصل میشود و اگر در دنیا هم برای کسی حاصل شود قابل شناسایی نیست، مگر در دوران ظهور امام زمان علیه السلام و افتتاح زندگی آخرت. تنها کسانی که در انتهای تکامل قرار می گیرند و سیر معراجی خود

را به انتها می سانند، همان کسانی هستند که دعای سحر با تمامی شرایط و خصوصیات برای آنها مستجاب می شود و آنها چنان انسانهایی می شوند که امام چهارم علیه السلام در دعای سحر مطرح فرموده اند.



شرح دعاى سح

مندرجات دعای سحر

ابتدا جملات این دعا را ترجمه میکنیم و بعد به شرح مفصل آن براساس حکمت و عرفان می بردازیم. این دعا انسان را شاگرد مکتب خدا قرار داده و مستقیماً انسان را به خدا مربوط می کند. انسانها با خواندن هر دعائی غیر از دعای سحر نعمتی از نعمتهای خدا را از خدا مطالبه مي كنند. وليكن با خواندن اين دعا علم خدا را و قدرت خدا را و هنر سازندگی و آفرینندگی خدا را از خدا مطالبه میکنند. مانند این است که فقيري وارد بر سلطاني شود، سلطان از آن فقير بيرسد که چه ميخواهي که به اینجا آمدهای؟ فقیر بگوید که من از نظر مالی و مادی تقاضایی ندارم، وليكن به تاج و تخت تو احتياج دارم و آمدهام تقاضا كنم كه تاج و تخت خود را به من ببخشي و سلطنت خود را به من واگذار کني تا من به جای تو سلطان باشم. معلوم است که یک چنین خواهشی چقدر عظمت دارد. انسان تاج و تخت یک سلطانی را از او مطالبه کند که سلطان، سائل را روی کرسی سلطنت خود بنشاند و ادارهی مملکت را به او واگذار کند و خودش از کار کناره بگیرد. یک چنین سؤالی و یک چنین بخششی سابقه ندارد. هیچ فقیری از سلطانی چنین خواهشی ننموده است و اگر کسی یک چنین خواهشی داشته محکوم به اعدام شده است. مگر این که از طریق جنگ و ستیز وارد کار شود و تاج و تخت سلطانی را از او بگیرد. ولیکن دعای سحر به انسانها می آموزد و یاد می دهد که در خانهی خدا بروند و تاج و تخت و سلطنت خدا را و علم و هنر خدا را از خدا مطالبه کنند تا خود جای خدا بنشینند و خداوند ادارهی حکومت و مملکت را به آنها واگذار کند. یک چنین خواهشی از خدا از عجایب خواهشها و تقاضاها است. آیا ممکن است که خداوند تاج و تخت و سلطنت خود را به کسی واگذار کند؟ و یا انسانی پیدا می شود که یک چنین خواهش بزرگی از خدا

داشته باشد و آن خواهش مورد قبول خدا واقع شود و خدا او را به جای خود بنشاندا؟

ابتدا خداوند در قرآن دستور میدهد که شما انسانها میتوانید هر نوع اسم و رسمی را از من بخواهید. میتوانید نشان و مدال سلطنتی من را از من مطالبه کنید، علم و هنر من را از من بخواهید. براساس همین دستور در قرآن، امام چهارم علیهالسلام که عارف به حقایق قرآن است این دعا را مطرح فرموده و این دعا دربارهی آن حضرت و ائمهی معصومین علیهم السلام مستجاب شده و مقام آنها آنچنان بالا و والا شده است که مالک مُلک خدا و صاحب تاج و تخت خدا شدهاند. خداوند در آیهی پنجاه و چهارم از سوره نساء میفرماید:

... وَآتَيْنَاهُم مُلْكًا عَظِيمًا

یعنی من یک سلطنت نامحدود و بدون مرز به ائمهی معصومین علیهم السلام بخشیدهام که آن سلطنت بعد از اضمحلال قدرتها و سلطنتهای دنیایی تحویل آنها داده میشود و تا ابد ادامه دارد.



شرح دعای سحر

ترجمهی دعا

در این دعای عظیم و عجیب که فرازهای متفاوتی دارد، انسان در هر فرازی از این فرازها اسمی از اسماء اعظم خداوند متعال را تقاضا میکند:

فراز اوّل: پروردگارا، من آن ارزش و عظمتی که تو داری از تو میخواهم تا چنان ارزشی داشته باشم که تو داری. خدایا بهترین ارزشها را به من عنایت کن. گر چه هر نوع بهاء و ارزش که از جانب تو مقدّر میشود، ارزش واقعی است؛ ولیکن پرودگارا من به بهاء و ارزش کم قانع نیستم و میخواهم چنان ارزشی داشته باشم که تو داری پس تمامی بهاء و ارزشی که تو داری از تو میخواهم.

فراز دوم: پروردگارا، من آن جمال و زیبایی را که تو داری میخواهم، تو چقدر در افکار مردم جمیل و زیبا هستی، میخواهم یک چنان جمالی داشته باشم که تو داری. گر چه زیبایی کوچکی هم که تو به انسان میدهی زیبا است و از همه زیباییها بالاتر است؛ ولیکن پروردگارا، من به زیبایی کم و کوچک قانع نیستم و تمامی جمال و زیبایی تو را مشتری هستم و میخواهم آن چنان زیبا باشم که تو زیبا هستی.

**فراز سوم**: پروردگارا، من آن جلال و عظمتی را که تو داری میخواهم. بهترین جلال و عظمتی که تو داری. گر چه جلال و عظمتی که تو به انسان میدهی اگر کم باشد خیلی زیاد است. و جلال واقعی همان است که تو به انسان میبخشی؛ ولیکن پروردگارا من به جلال و عظمت کم و کوچک قانع نیستم و میخواهم چنان جلال و عظمتی داشته باشم که تو داری.

فراز چهارم: پروردگارا، من آن عظمتی که تو داری و بهترین عظمتها است از تو خواهش و مطالبه می کنم. گر چه عظمت، همان است

شرح دعای سحر

که تو به انسان میدهی. عظمتهای بشری و انسانی پوچ و پوک است. عظمت آن است که تو میدهی؛ ولیکن من به عظمت کم و کوچک قانع نیستم و میخواهم آن چنان عظیم باشم که تو عظیم هستی.

فراز پنجم: پروردگارا، من آن نور و روشنایی که تو داری از تو میخواهم. بهترین نورها و بهترین روشناییها. گرچه نور کم و ضعیفی که تو به انسان ببخشی بسیار روشن است. نور حقیقی همان است که تو به انسان دادهای؛ ولیکن پروردگارا، من به نور کم و ضعیف قانع نیستم و میخواهم آن چنان روشن و نورانی باشم که تو هستی.

فراز ششم: پروردگارا، من آن رحمت واسعهی تو را، وسیعترین رحمت تو را از تو میخواهم. میخواهم آن چنان برای خود و دیگران منشأ رحمت و برکت باشم که تو منشأ برکت و رحمت هستی. گر چه رحمت تو اگر چه ضعیف هم باشد وسیع است؛ ولیکن من به رحمت و برکات کوچک قانع نیستم و میخواهم یک چنان وسعت رحمتی داشته باشم که تو داری.

فراز هفتم: پروردگارا، من آن کلمات پر معنا و پر محتوای تو را از تو میخواهم. کلماتی که کاملترین کلمات است و هر کدام دریایی از علم و حکمت است. گر چه کلماتی که تو تعلیم دهی کوچکش هم بسیار کامل و بزرگ است؛ ولیکن من به کلمات کم معنا و کم محتوا قانع نیستم از تو میخواهم تمام کلماتی که خودت میدانی به من بیاموزی تا در علم و دانایی مانند خدای خود باشم.

فراز هشتم: پروردگارا، من چنان کمالی که تو داری از تو می طلبم. گر چه کمالات تو در نهایت است؛ ولی من می خواهم در کمالات چنان باشم که تو هستی.

فراز نهم: پروردگارا، از تو خواهش میکنم مرا به آن اسماء و صفاتی که داری برسانی. گر چه هر یک از اسماء و صفات تو بزرگ است؛ ولیکن پروردگارا، من به اسمها و صفات کم و کوچک قانع نیستم و تمامی اسماء و صفاتی که تو داری از تو میخواهم تا به اسماء و صفات تو شناخته شوم.

شرح دعای سحر

فراز دهم: پروردگارا، من آن عزّت و عظمتی که تو داری از تو میخواهم. گرچه شعاعی از عزّت تو عزّت کامل است؛ ولیکن من، بندهی تو به عزّت و عظمت کوچک قانع نیستم و آن چنان عزّتی که تو داری از تو میخواهم.

فراز یازدهم: پروردگارا، من آن اراده و مشیّتی که تو داری از تو میخواهم. اراده و مشیّتی که همه جا نافذ باشد و امضاء شود و کسی نتواند آن را رد کند. گر چه اراده و مشیّت تو همه جا امضاء شده است؛ ولیکن من به اراده و مشیّت ضعیف قانع نیستم و آن چنان مشیّتی که تو داری از تو میخواهم.

فراز دوازدهم: پروردگارا، من از تو چنان قدرتی میخواهم که به کمک آن بر همه چیز محیط و مسلّط هستی. گر چه قدرت تو و نیروی تو به همه جا محیط و مسلّط است؛ ولیکن پروردگارا، من به قدرت کم و ضعیف قانع نیستم و یک چنان قدرتی که تو داری از تو میخواهم.

**فراز سیزدهم**: پروردگارا، من آن چنان علمی که تو داری و نافذترین علمها است از تو میخواهم. گر چه علم تو ،چه کوچک باشد و چه بزرگ، به یک اندازه نافذ است؛ ولیکن من، بندهی تو به علم و دانش کم و ضعیف قانع نیستم و آن چنان علمی که تو داری، تمامی آن را از تو میخواهم.

فراز چهاردهم: پروردگارا، من از اقوال و سخنان تو قول و سخنی را میخواهم که از هر سخنی بیشتر مایهی پسند تو و پسند بندگان تو باشد. گر چه گفتهها و اقوال تو همه جا پسندیده است؛ ولیکن پروردگارا، من به اقوال و گفتاری که کمتر پسندیده است قانع نیستم و چنان اقوال و گفتاری که تو داری از تو میخواهم تا مانند تو بگویم و مانند تو بشنوم.

وی و روی و و ی و روی و ی و می ممان خواهشهایی را از تو دارم که تو آن خواهشها را برای بندگانت دوست داری. گر چه تمامی خواهشهای تو محبوب و مورد پسند است؛ ولیکن به خواهشهای کوچک و ضعیف

شرح دعای سحر

قانع نیستم، بلکه تمامی آن چیزها را برای خود میخواهم که تو برای من میخواهی.

فراز شانزدهم: پروردگارا، من آن شرف و عظمتی که تو داری از تو خواهش میکنم. شریفترین راهها و شریفترین کارها، گر چه آن چه را تو شرف میدانی کوچک هم باشد شریف است؛ ولیکن پروردگارا، من به شرافتهای کوچک و ضعیف قانع نیستم و تمامی عزّت و شرفی را که تو داری از تو میخواهم.

فراز هفدهم: پروردگارا، من آن سلطنت و قدرتی که تو داری که باقی و با دوام است از تو میخواهم. گرچه سلطنت و قدرتی که تو میدهی اگر ضعیف هم باشد بادوام است؛ ولیکن پروردگارا، من به ریاست و سلطنتهای کوتاه مدت و ضعیف قانع نیستم و چنان سلطنتی را میخواهم که تو داری.

فراز هجدهم: پروردگارا، من آن پادشاهی با افتخار تو را میخواهم تا به آن پادشاهی فخر و مباهات کنم. گر چه هر نوع ریاست و پادشاهی که تو به انسان ببخشی مایهی افتخار است؛ ولیکن من یک سلطنت و پادشاهی مانند تو را میخواهم که باقی و بادوام است.

فراز نوزدهم: پروردگارا، من آن برتری و بالاتری را میخواهم که تو دارای آن هستی. برترین و عالیترین درجات و مقامات. گر چه هر نوع درجهای که تو به انسان میدهی از همه درجات بالاتر است؛ ولیکن من به درجات و برتریهای کم و کوچک قانع نیستم و میخواهم آن چنان برتر و بهتر باشم که تو برتری داری.

فراز بیستم: پروردگارا، من قدیمی ترین منّتهای تو و انتظاراتی را که تو از بندگان داری از تو طلب و تقاضا می کنم. گر چه آن چه تو از بندگانت انتظار داری مانند وجود تو قدیم و ازلی است؛ ولیکن پروردگارا، آخرین حکم و حکمت و بهترین عملی که از بندگانت انتظار داری و آنها را چنان که تو می خواهی به ثمر می رساند از تو می خواهم و انتظار دارم.

تنزح دعاى سح

**فراز بیستویکم**: پروردگارا، من کریم<sup>ت</sup>رین و گرامیترین آیات تو را و کریمترین حجّتهای تو را از تو میخواهم. گر چه حجّتهای تو همه کریم و بزرگوارند؛ ولیکن پروردگارا، من تمامی آیات تو را به وسیلهی کریمترین حجّتهای تو از تو میخواهم و تقاضا میکنم.

فراز بیست و دوم: پروردگارا، من از تو آن چنان مقام و جبروتی را میخواهم که تو در آن مقام و جبروت قرار گرفتهای. هر نوع شأن و مقامی که تو داری و هر نوع عظمت و جبروتی که تو داری از تو میخواهم و میخواهم چنان باشم که تو میخواهی.

**فراز بیست و سوم**: پروردگارا، من آن خواهش و سؤالی را از تو میخواهم که به محض خواستن و سؤال کردن اجابتش میکنی. پس ای خدا این خواهشها که از تو نمودم به اجابت برسان یا الله یا الله.



شرح دعای سحر

چگونگی مجهّز شدن به اسماء اعظم خدا و رامهای وصول به آن

در مقدمهی توضیح فرازهای مختلف این دعای شریف لازم است بدانيم كه در اين دعا ما انسانها اسماء و القاب خدا را از خدا مطالبه مى كنيم، از خدا مىخواهيم چنان اسماء و صفات خوبى كه خودش دارد به ما هم بدهد. او قادر است و به قدرت شناخته می شود. ما هم قادر باشیم و به قدرت شناخته شویم. او عالم است و به علم شناخته می شود. ما هم عالم باشیم و به علم شناخته شویم. در واقع کسانی که اسماء خدا را از خدا مطالبه می کنند مانند کسانی هستند که تاج و تخت یک سلطان را از او مطالبه می کنند. در عین حال خداوند تبارک و تعالی جواب رد به یک چنین سؤالاتی و تقاضاهایی نمیدهد بلکه به بندگان خود وعده میدهد تا آنها را تربیت کند و به جایی و مقامی برساند که بتوانند صاحب اسماء و صفات خدا باشند. خداوند در کتاب مقدس خود به انسان ها دستور میدهد که اگر شما طالب اسم و صفت و شهرت و لقب هستید، بهترین اسم و شهرتها و بهترین صفتها و لقبهایی که میتوانید داشته باشید، در اختیار من است و من هستم که می توانم آنها را به شما بدهم. پس برای رسيدن به اسماء و صفات الهي در خانهي من بياييد. من هستم كه شما را به یادشاهی و قدرت و عظمت و سایر موفقیتها میرسانم.

در اینجا لازم است بدانیم که چگونه و از چه راهی ما انسانها مجهز به اسماء اعظم خدا می شویم. فلاسفه برای رسیدن به این اسماء و صفات طوری نظر دادهاند؛ ولیکن آیات قرآن و ائمه ی اطهار علیهم السلام به کیفیّت دیگری نظر می دهند که این دو نظر یا این دو راه برای رسیدن به اسماء و صفات الهی با یکدیگر متباین است. بدیهی است که از این دو راه یکی انسان را به مقصد و مطلب می رساند و راه دیگر فکر انسان را به انحراف می کشاند، زیرا ممکن نیست دو نفر انسان مسافر از دو راه مخالف به یک مقصد برسند.

شرح دعای سحر



شرح دعاي تتحر

راه قرآن و راه فلاسفه

فلاسفه بر پایهی این حقیقت که پیدایش عالم آفرینش و مخلوقات و موجودات را نمایش یک حقیقت و یک هستی میدانند، آن یک حقیقت و یک هستی را تشبیه به دریا می کنند و انسان و سایر مخلوقات را تشبیه به قطرهای از آن دریا. آنها عقیده دارند انسان در صورتی مجهز به اسماء و صفات خدا می شود یا به تعبیر دیگر در صورتی انسان صاحب تاج و تخت خدا و مالک ثروت و قدرت خدا میشود که مانند ورود قطره به دریا وارد دریای وجود شود. یعنی انسان در وجود خدا فانی و مستهلک شود. مى گويند همان طور كه قطره و يا نهرها و سيلها وارد دريا مى شوند و خودیت خود را از دست میدهند و خودیت دریایی پیدا میکنند، انسان هم به همین کیفیّت بایستی به سوی اصل وجود و به سوی مرکز آفرینش حرکت کندو در وجود خدا فانی شود و هستی و موجودیت و خودیت خود را که یک دسته عَرضیات و اعتباریات بیشتر نیست، رها کند و در بحر وجود خدا غرق شود. در آن صورت خاصیت خدائی پیدا میکند و مجهز به اسماء خدا می شود. خداگونه می داند و خداگونه می تواند و کار می کند. یک چنین حرکت و استهلاکی را «فناء فی الله» و «بقاء بالله» نامیدهاند. يعنى وجود انسان در وجود خدا فانى مى شود و به بقاء وجود خدا باقى می ماند. کیفیّت حرکت و تکامل انسان ها را به همین صورت ترسیم کردهاند که انسان مانند قطرهای از دریای وجود خدا جدا شده و به این عالَم ملک و ملکوت و ماده و عَرَض تنزّل پيدا کرده و گرفتار اين همه سختیها و نابسامانیها شده است. هر روز ناقص و ناقصتر شده و به تحلیل می رود تا روزی که فانی شود. اگر این نقصان و تحلیل در خط حرکت به سوی دریای وجود باشد و انسان عاقبت کار در دریای وجود فانی شود، ارزش و عظمت دریا را پیدا می کند و اگر در خط انحراف

شرح دعای سحر

حرکت کند از حرکت به سوی مرکز بازمانده و در محیط دایره از این طرف به آن طرف سرگردان میماند و عاقبت مستهلک و نابود شده و خاصیت دریایی هم پیدا نمی کند. در این حالت او مانند قطرهای است که در هوا و فضا و یا در دل خاک بخار و نابود میشود و مانند نهر آبی که به دریا نرسیده، می خشکد و از بین می رود. ما انسان ها قطرهای هستیم که از دریای وجود جدا شده ایم و در این راه جدایی، این همه مصیبت ها و مشکلات برای ما بوجود آمده و سعادت ما در صورتی تأمین می شود که دو مرتبه به همان دریای وجود برگردیم و چنان شویم که بوده ایم.

آنها کلمات «إنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ راجعونَ» ارا به همین کیفیّت تفسیر می کنند و می گویند از عالَم ربوبیّت به لاهوت و از لاهوت به ملکوت و به این عالم خاکی هبوط کردیم و از جهان علم و قدرت و حکمت به جهان ظلمانی و تاریک سقوط نمودیم. بایستی دو مرتبه به همان جایی که بودهایم، برگردیم. اگر از این محیط نزدیک به نامتناهی دایره یآفرینش توانستیم خود را به مرکز برسانیم، همه چیز شدهایم و خواهیم شد. و اگر نرسیدیم مانند کاروانی که گمراه شده، در دل بیابانها و جنگلها نابود خواهیم شد. براساس این فرضیه مخلوقات، صنعت خدا نیستند؛ بلکه نمایشی از وجود او می باشند. مانند ظهور و تجلی دریا به صورت قطره و بخار و یا نمایش نور مطلق در قالب لُمَعات و تشعشعات.

آنها عقیده دارند که در عالم یک هستی و یک حقیقت بیشتر نیست و آن هستی و حقیقت، خالق است که خالقی ندارد. قدیم و ازلی است و حادث نیست. شکل آفرین است و خودش فاقد شکل است، عَرَضها و خاصیتها را بوجود میآورد و خودش فاقد عَرَض و خاصیت است. کیفیّتها را میسازد، اما کیفیّت نیست. کمیّتها را و قدر و اندازهها را بوجود میآورد، اما خودش کمیّت و قدر و اندازه نیست. حدود و ابعاد را میسازد، اما خودش حدود و ابعاد نیست. نسبتها را بوجود میآورد و خودش فاقد نسبت است. به طور کلی آنها میگویند که یک حقیقت

شرح دعای سحر

بسیط و لخت و عور و فاقد کمیتها و کیفیّتها خود را به صورت این کمیتها و کیفیّتها به نمایش درمیآورد و در لباس این کمیتها و کیفیّتها «جلوه» میکند ولیکن خودش فاقد کمیّت و کیفیّت و صورتهای ذهنی و یا صورتهای عینی است. او در لباس نمایش وارد ذهن انسان میشود ولیکن ذهن انسان و فکر و عقل او نمیتواند بدون لباس و بدون نمایش، آن حقیقت وجود را بداند و یا ببیند.

فلاسفه دو حقیقت را در عالم قبول دارند و وجود ماسوای این دو حقیقت را محال و ممتنع میدانند و آن دو حقیقت را به نام «وجود» و «ماهیّت» معرفی میکنند. و در تعریف حقیقت و واقعیت میگویند اصل «وجود» حقیقت و واقعیت است. «وجود» ازلی و ابدی و نامتناهی است، ولیکن اصل «ماهیّت» عَرَض و اعتبار است و منهای واقعیت و حقیقت است. «ماهیّت» نمایشی است بدون حقیقت. آسایش و آرامش است بدون این که واقعیت باشد. فقط صورتهای ذهنی و اعتباری است و یا صورتهای عینی منهای واقعیت «وجود». می گویند حقیقت یکی است و یک هستی بیشتر نیست و آن هم در عمق وجود خود، عرض نیست و عرض نمى پذيرد. صورت نيست و صورت نمى پذيرد. كميّت و كيفيّت نیست و کمیّت و کیفیّت هم نمی پذیرد. می گویند آنچه در لباس نمایش و آرایش قابل کشف و درک است غیر از حقیقت وجود است. پس به عقيدهي آنها آن چه به نام «ماهيّت» شناخته مي شود مجموعه اي از صورتها و عرضها و كميّت و كيفيّتها و قرب بعدها است. آنچه به نام «ماهیّت» خوانده می شود، یک صورتهای خیالی و اعتباری بیش نیست. فلاسفه می گویند «وجود» قابل درک و کشف نیست و آن چه قابل درک و کشف است «ماهیّت» است. و آن هم یک نمایش منهای وجود و منهای حقيقت است. اگر انسانها اين صورتها و كيفيّتها را و يا همان ماهيّتها را به نظر بیاورند و خود را از اصل وجود و حقیقت، منصرف و منحرف کنند گرفتار شرک شدهاند و از اصل «توحید» و خداپرستی به دور افتادهاند. و اگر صورتها و ماهیّتها را رها کنند و آنها را هیچ و پوچ بدانند و به اصل وجود و حقیقت توجه نمایند، موحّد شده و از دایرهی

شرح دعای سحر

اعتبارات و موجودات غیر واقعی و هیچ و پوچ آزاد شده و به حقیقت مربوط شدهاند. پس فلاسفه به دو مفهوم اعتقاد دارند، یکی به نام «وجود» که حقیقی و اصیل است و دیگری به نام «ماهیّت» که نمایش منهای حقیقت است.

نظر به این که آنها عقیده دارند هستی حقیقی و واقعی یک حقیقت بیشتر نیست و آن یک حقیقت به جای اصل و مبدأ است و موجوداتی که از آن حقيقت سرچشمه گرفتهاند، فرع بر آن اصل شناخته مي شوند؛ در تشبيهات خود آن حقيقت را گاهي تشبيه به دريا مي كنند و مخلوقات و موجوداتی که از آن حقیقت به نمایش گذاشته شدهاند را هم تشبیه به مشتقات دریا می نمایند. مانند قطرات و برفها و تگر گها و نهرها و تمامی آبهایی که از دریا سرچشمه میگیرد و در کرهیزمین یخش میشود و از چشمهها میجوشد. میگویند وجود حقیقی که همان خدای آفریننده است، مانند دریا است و مخلوقات و موجودات مانند قطرات و آبهایی است که از دریا تراوش کرده و به صورتهای مختلف درآمده است. این بارانها و تگرگها و یخها و برفها از نظر صورت و قیافه غیر از دریا بوده و از دريا كوچكتر هستند، وليكن از نظر جنسيّت آبي و آب بودن عين دريا هستند. دریا از نظر حجم بزرگی بر بارانها و برفها برتری بیشتری دارد، وليكن در جنسيّت آب بودن با آن قطرات و مشتقات ديگر فرقي ندارد. گاهی اصل وجود را تشبیه به نور میکنند و موجودات و مخلوقات را تشبيه به شعاعها و شمعها و لمعهها كه از اصل نور جدا مى شود و در دل ذرآت و موجودات دیگر قرار می گیرد. این شعاعها و شمعها در برابر نور کلی عالم بسیار کوچک و ضعیفاند، فرعی هستند که از آن اصل بوجود آمده است، ولیکن در جنسیّت نورانیّت و روشنایی با نور کلی عالم فرقی ندارند، جز این که خورشید دریای نور است و شمعها شعاعی از دریای نور به حساب مى آيند. به مناسبت همين تشبيهات، خدا را به عنوان اصل آفرینش میشناسند و مخلوقات را به عنوان فروعی که از آن اصل می ویند و نمایش پیدا میکنند. و گاهی خدا را به عنوان مبدأ معرفی میکنند و

مخلوقات را به عنوان فروعی که از آن مبدأ ظاهر شده و به نمایش گذاشته شدهاند.

به طور کلی طبیعیون و مادیون عالم و همچنین فلاسفهی یونان عقیده دارند که آنچه به صورت مخلوق جلوه میکند، قطرهای و یا لمعهای از دریای وجود خالق است و یا خالق به منزلهی دریای نور و دریای آب و مخلوقات به منزلهی قطرات و لمعاتی که از این دریا بوجود آمده و به نمایش گذاشته شدهاند. در اینجا می گویند قطره اگر چه غیر از دریا است ولیکن این غیریت به خاطر شکل مخصوصی است که نسبت به دریا دارد. فرق دریا و قطرات با یکدیگر صوری و شکلی است. صورتها و شکلها هم در ذات خود یک موجود مستقل نیستند تا بتوانند در برابر دریا بایستند و قد عَلَم کنند و بگویند دریا هست، ما هم هستیم، زیرا دریا به قطرات می گوید شما چه هستید که خود را مستقل و آزاد میدانید و در برابر دریا خود را هم به حساب می آورید. شما یک صورت هستید و آن صورت هم در واقع هیچ و پوچ است. گرچه به دلیل همان صورت شما را قطره مینامیم، ولیکن صورت در ذات خود هیچ است. بلکه اصلْ همان آب دریا است که به صورت قطره در آمده است. اگر دریا به قطرات بگوید که من آب خود را از شما می گیرم و صورت قطره بودن مال شما باشد. آیا اگر دریا آب را از قطرات بگیرد، برای قطرات صورتی باقی میماند که خود را چیزی فرض کنند و برای خود ارزش قائل شوند؟! البته اگر حقیقتها کنار برود صورتها که موهوماتی بیش تبودند، نیست و نابود میشوند و نابودی خود را به نمایش می گذارند. شاعر در تعریف وجود و ماهیّت و یا صورت و حقيقت مي گويد كه «اگر نازي كند از هم فروريزند قالبها» يعني وجود و حقيقت كه خداوند متعال است اگر قدرى ناز كند و خود را از اين صورتها و قالبها كنار بكشد، اين صورتها و قالبها هيچ و پوچ خواهند بود. زیرا صورتها شکلی و عَرَضی بیشتر نبودهاند. عَرَض هم که در ذات خود عدم است. مثلاً شما از گِلها خشتی میسازی. من به شما میگویم این گل است و شما می گوئید این گل نیست، خشت است. با یکدیگر بحث می کنیم من ادعا دارم که گِل است و شما ادعا دارید که خشت است. من

شرح دعاى سح

به شما میگویم که اگر من گِلی که در داخل این خشت است حذف نمایم، آیا آن صورت که همان خشت بودن است و برای آن ارزش قائل بودید، باقی میماند؟ اگر قرار بگذاریم که گِلها مال من و خشتها مال شما باشد؛ اگر من گِلها را گرفتم و تصرف کردم، برای شما چیزی باقی میماند که اسم آن را خشت بگذارید و یا چیزهایی دیگر؟!

این فرضیه یفلاسفه و مادیین است. مادیین می گویند اگر خدائی هست، همین «اصل ماده» است که قالب هر مخلوقی را پر کرده است و فلاسفه می گویند آن اصل اول یک حقیقتی فوق ماده است که وقتی خود را تنزل می دهد به صورت ماده و جسم ظاهر می سازد که همان «اصل وجود» است. پس هر دو گروه اصل آفرینش را یعنی آن حقیقتی که به این شکلها ظاهر می شود را به جای خالق می شناسند. مادیین، شکلها و قیافه ها و صورت ها و کم و کیف ها را که همان « ماده» است و فلاسفه همان «اصل وجود» را که به این صورت ها ظاهر شده است به جای خالق می شناسند.





ایرادات بر این فرضیهها

ایراد و اشکال بر فرضیهی فلاسفه این است که می گوئیم اگر آن حقیقت «وجود» یا اصل هستی در ذات خود یک حقیقت مجرّد و بسیط است که قابل تجزیه و تبعیض نیست و تغییر در آن راه ندارد و از ازل تا به ابد یک حقیقت یکنواخت و یک جور است؛ چهطور ممکن است آن یک اصل و یک حقیقت خود را در لباس کمیّت و کیفیّت و شکل و صورت و حدود و ابعاد به نمایش درآورد و خود را به صورتی نمایش دهد غیر آن چه در حقیقت بوده و هست. یک حقیقت بسیط چگونه ممکن است بدون استفاده از غیر خود و ماسوای خود قابل تغییر باشد. هر چند آن تغییر از نوع رنگها و حدود و ابعاد باشد. مثلاً آیا دریا میتواند قطرهای و یا قطعهای از وجود خود را به صورتی نمایش دهد که آب نباشد. مثلاً به صورت خاک و یا سنگ و یا چیز دیگر نمایش دهد، جز این که لازم است آن حقیقتی که آب شناخته می شود با منها و اضافه به چیز دیگر تغییر کند و خود را به صورتی نمایش دهد که آب نباشد بلکه چیزی دیگر باشد. اگر بگوئیم دریا می تواند خود را به صورت قطرهای نمایش دهد که چیزی غیر از دریا باشد و در عین حال از جنس آب دریا هم باشد. می گوئیم نمایش به همین مقدار هم در صورتی ممکن است که آن آب دریا در ذات خودش قابل تجزیه و تبعیض و قابل تقسیم به قسمتهای مختلف باشد، تا براساس این قابلیّت بتواند خود را یک جا به صورت باران و جای دیگر به صورت دیگر ظاهر سازد.

شما در تعریف اصل «هستی و وجود» می گوئید آن یک حقیقتی است نامتناهی، مجرد و بسیط، غیرقابل تجزیه و تبعیض، پس چگونه می تواند خود را به صورتی و یا قیافهای به نمایش در آورد تا چیزی غیر از وجود و هستی حقیقی باشد. وجودی که خود را در لباس ماهیّت و در لباس کمیّت و کیفیّت و حدود و ابعاض و ابعاد ظاهر می سازد. این

ثنزح دعاى سحر

كميّتها و كيفيّتها را از كجا مي آورد. او كه در ذات خود قابل تجزيه و تقسیم نبود، پس چگونه شد که به صورت باران و قطرات تقسیم شد. و یا وجودي که در ذات خود کميّت و کيفيّت نداشت، پس اين کميّتها و کیفیّتها را از کجا به قامت خود بست و در این لباس ظاهر شد. به علاوه شما می گوئید «وجود» که اصل هستی و مبدأ مشتقات آفرینش است ذاتم. است نامتناهی. نه خلأ داخلی دارد تا در آن خلأ خود را به صورتی نمایش دهد و نه خلاً خارجی دارد تا در انتهای وجود خود، در یک فضای منهای خود و منهای وجود، خود را در لباس ماهیّت نمایش دهد و طوری ظاهر سازد که چنان نبوده است. و علاوه وجودی که در خود تصرف میکند و خود را به غیر آن چه هست ظاهر می سازد، خود را در لباس غیر خودی به نمایش درمیآورد و در نتیجه دو مفهوم به نام وجود و ماهیّت ظاهر می شود، چطور می تواند خود را در لباس نمایش، مخلوق خود بداند، با این که آنچه در لباس نمایش است «وجود» است و آن چه هم پیش از نمایش و پیش از ظهور در لباس نمایش است آن هم «وجود» است. مانند این است که دریا، قطره آب را مخلوق خود بداند. به دریا می گوئیم مگر این قطرهی آب به جز «جزئی از تو» چیز دیگری است که مخلوق تو باشد و تو هم خالق او باشي.

علاوه بر این وجودی که خود را در لباس دیگری به نمایش در میآورد؛ آیا در خود تصرف نکرده و در وجود خود حادثهای به وجود نیاورده است. چطور ممکن است که وجود مجرد و بسیط در خود حادثه ایجاد کند و خود را به صورتی غیر آن چه هست به نمایش درآورد و بعد آن نمایش را مخلوق و بندهی خود هم بشناسد. پس تمامی این فرضیهها محال و ممتنع است.

فلاسفه عقیده دارند که در عمق آفرینش و در حقیقت و واقعیت، یک اصل بیشتر وجود ندارد و همان یک اصل به این صورتها ظاهر میشود. ما به آنها میگوئیم که آیا آن اصل به همان وضعیت واقعی و حقیقیِ خود باقی است و یا تغییراتی در آن حقیقت بوجود آمده تا به این صورتها درآمده است. اگر جواب آنها این باشد که بگویند آن اصل مجرد

تنزح دعاى سحر

بسیطی که به جز خود در ذات خود چیز دیگری نیست و همیشه از ازل تا به ابد در یک حال و یک وضع است؛ به آنها می گوئیم پس این صورتها و قیافهها و رنگ و روشنیها و سیاهی و سفیدیها از کجا بوجود آمده و این همه اسماء و لغات مختلف برای چه چیزهایی پیدا شده است. اگر آن اصلی که شما می گوئید مبدأ آفرینش است و در همان وضع اول باقی مانده است و تغییری در آن پیدا نشده است؛ لازم بوده است که آن اصل یک اسم و یک نام هم بیشتر نداشته باشد. زیرا یک چیز یک اسم بیشتر ندارد. (اگر نگوئیم پیدایش یک اسم هم برای آن حقیقت محال است.) پس اگر میگویند آن اصل بدون تغییر در همان وضعیت ذاتی خود باقی مانده است؛ می گوئیم این همه اسماء و صفات از کجا پیدا شده است. مثلاً اگر در آب و خاک تغییری پیدا نشود یک اسم بیشتر ندارد که همان آب و خاک است. اما وقتی که تغییراتی در آب پیدا می شود مثلاً تبدیل به یخ و یا بخار و یا باران می شود، اسم های دیگری هم به نام بخار و برف و باران بوجود میآید درحالی که اگر تغییری پیدا نکند فقط آب است و یک اسم بیشتر ندارد. همانطور خاک، وقتی که وضعیت خود را تغییر میدهد و به صورت جمادات دیگر و یا نباتات و درختها در میآید، اسمهای مختلف دیگری پیدا می کند. شما اگر می گوئید اصل آفرینش بدون تغییر در همان اصالت ذاتی و اصل آفرینش خود باقی مانده است. پس چرا می گوئید «وجود و ماهیّت» و آب و خاک و کوه و دریا و انسان و حیوان یا چیزهای ديگر. پس مجبوريد بگوئيد آن حقيقت ابتدائي و يا مبدأ آفرينش تغيير حالت و تغییر وضعیت داده و یک جا به صورت هوا و جای دیگر به صورت انسان و همین طور به صورتهای مختلف و گوناگون که قابل شمارش نیست، «جلوه» کرده است. اسماء و لغاتی هم که برای تعریف آنها پیدا شده قابل شمارش نیست. پس مجبورید بگوئید که مبدأ آفرینش و یا اصل اول به صورتها و کمیتها و کیفیتهای بی شماری تغییر یافته و به صورتهای مختلفی در آمده است. و ما هم در همین جا شما را ملزم و محکوم میکنیم و می گوئیم آن یک اصل و یک حقیقت که در ذات خود یکی بیشتر نیست و به جز خود چیزی نیست، چگونه شد که در مسیر

شرح دعای سحر

اضافه و منها این همه صورتهای مختلف پیدا کرد. آن جایی که در مسیر اضافه شدن و بهتر و بالاتر شدن یا ترقی کردن است آن اضافات و افاضات چه چیز بود و از کجا آمد و باز آن جا که در مسیر تنزل سرمایههای خود را از دست داد. آن چه را از دست داد چه بود و از کجا آمده بود. همین تغییرات و اختلافات، برهان این حقیقت است که بگوئیم مبادی آفرینش و اصل اوّل مخلوقات و یا به تعبیر دیگر مصالح ساختمانی عالَم و آدم اوّلاً متعدد و مختلف است و ثانياً اين اصول مختلف غير از ذات مقدس خداوند متعال است و یقین پیدا کنیم که بین «مبادی عالم» و «وجود خداوند متعال» سنخیّت و تشابه در جنسیّت و ذاتیات وجود ندارد. زیرا اگر بین مبادی آفرینش و ذات مقدس خداوند متعال سنخیّت باشد، یعنی هر دو حقيقت در اصل و ذات خود از يک جنس باشند؛ لازمهاش اين است که ذات مقدس خدا و ذات مخلوقات با هم شباهت ذاتی و جنسی داشته باشند و در اصل وجود و حقیقت مشترک باشند، مثلاً خاکها و آبها و هواها که گرچه از نظر صورت و ذوات با یکدیگر مختلف هستند، امّا در اصل جنسیّت مادی یک حقیقت هستند و با یکدیگر مشترک هستند. بین ذات مقدس خداوند متعال و حقيقت مخلوقات اشتراک جنسی و وجودی نیست؛ بلکه با یکدیگر تباین جنسی و وجودی دارند. از نظر وجود و جنسیّت شبیه و شریک یکدیگر نیستند و اگر شبیه و شریک باشند، لازمهاش این است که یا وجود خدا جنسیّت مخلوقی داشته باشد و یا وجود مخلوقات جنسيت خدايي و خالقي داشته باشند. اگر يک چنين شباهت جنسی با یکدیگر داشته باشند یا خدا بایستی مانند مخلوقات عاجز و جاهل باشد و یا مخلوقات مانند خداوند متعال عالم و قادر باشند، در حالی که چنین امری محال است. انسانها و موجودات دیگر در وجود و حقیقت خود جهل و ضعف هستند. ذرهای توانایی و دانایی ندارند. نیروی علم و قدرت به آنها داده می شود و باز از آنها گرفته می شود. ولیکن ذات مقدس خداوند متعال در وجود خود و در جنسیّت ذاتی خود بینهایت علم و قدرت است. هرگز ضعف و ناتوانی بر ذات او عارض نمی شود. مولا

44

شرح دعای سحر

امیرالمؤمنین علیه السلام در دعای صباح خداوند متعال را منزّه میداند از این که شباهت جنسی و یا کیفی با مخلوقات خود داشته باشد. میگوید: یا مَنْ دَلَّ عَلی ذاتِهِ بِذاتِهِ

وَ تَنَزَّهَ عَنْ مُجانَسَةٍ مَخْلُوقاتِهِ وَ جَلَّ عَنْ مُلاَئَمَةٍ كَيْفِيَّاتِهِ.

ای خدایی که برای معرّفی ذات و حقیقت خود لازم است که خودت ذات خود را معرفی کنی. زیرا ذات تو جز به وسیلهی ذات تو شناخته نمی شود. آن چنان که دو جنس متباین با یک دیگر شناخته نمی شوند و تمی توانیم سنگ و خاک را با آب بشناسیم و بگوئیم سنگ و خاک مانند آب است. و یا آب مثل سنگ و خاک است، ولی می توانیم با دیدن قطعه سنگی سنگهای دیگر را بشناسیم، چون با یک دیگر شباهت جنسی دارند و تباین جنسی ندارند و می فرماید ای خدایی که منزه و بالاتری از ایس که شباهت جنسی با مخلوقات خود داشته باشی و یا مانند مخلوقات کمی تو کیفیت داشته باشی.

پس بر اساس «توحید» اسلام و قرآن و بیانات ائمه اطهار علیهم السلام( نه توحید فلسفه و عرفان اسلامی) خداوند متعال با خلق خود نه شباهت جنسی و وجودی دارد و نه هم شباهت کمّی و کیفی. مخلوقات در ذات و وجود خود ماده و روحاند؛ ولیکن ذات مقدس خداوند متعال در حقیقت خود حقیقتی به جز ماده و روح است. ماده و روح را آفریده است نه این که آنها را از وجود خود ظاهر ساخته باشد. پس خداوند «مَبْدأ» پیدایش مخلوقات نیست، آن چنان که اقیانوس «مَبْدأ» پیدایش قطرات است. او ایجاد کننده و «مُبدأ» است (بضم میم و کسر دال اسم فاعل از ابداء است) بنا بر این خداوند تبارک و تعالی در وجود مخلوقات و در ذات موجودات نه نمونه ی ذاتی دارد و نه هم اثر ذاتی. **ذوات مخلوقات چیری** سوای ذات مقدس خداوند متعال است. تغییرات همه جا در ذات و وجود مخلوقات پیدا میشود، نه در ذات و وجود خدا. ذات خدا در معرض تغییر و تغیر واقع نمیشود. پس لازم است که این حقیقت را بدانیم و فراموش

شرح دعای سحر

مخلوقات بـه کـار مـیرود، «متعـدد» است و دلیـل تعـدد اصـول همـین تغییراتی است که در طبـایع مخلوقـات و یـا شـکل و صـورت آنهـا پیـدا میشود.

فلاسفه می گویند تمامی تغییراتی که در عالم واقع می شود خواه به سوی کمال باشد، مانند رشد درختها و انسانها و خواه به صورت نقص باشد، مانند دوران پیری و فرسودگی؛ تمامی این تحولات و تغییرات از اصل وجود و از مبدأ وجود سرچشمه می گیرد و این را بر اساس یکی از قواعد عقلی خود ثابت می کنند که معتقدند کسی نمی تواند آن قاعده را بر هم بزند و آن را ابطال کند. و آن قاعده این است که می گویند: الُو احدِ لَایَصْدُرُ عَنْهُ الَّا الُو احدِ

یعنی از یک حقیقت به جز یک حقیقت قابل ظهور نیست. مثلاً از حقیقت آب مشتقّاتی غیر از آب پیدا نمی شود و همچنین از حقیقت خاک و یا ماده مشتقّاتی غیر از ماده قابل ظهور نیست. فلاسفه می گویند اگر شما بگوئید در این صورتها و قیافهها و پستیها و بلندیها چیزی پیدا می شود که در اصل وجود و در اصل مبدأ نبوده است؛ ما به شما می گوئیم اگر آن چیزی که در اصل مبدأ نیست یک حقیقت جدا و سوا از مبدأ وجود است؛ لازمهاش این است که ما در اصل وجود و هستی قائل به دو مبدأ و دو هستی باشیم. و این قول به معنای اعتقاد به دو خدا و دو حقیقت است که عقل و دانش آن را باور نمی کند و قبول ندارد؛ زیرا تعدد در هستی به معنای وجود دو خدا و دو حقیقت است و این اعتقاد قابل قبول عقلا و خردمندان نیست.

پس ایشان می گویند بایستی بگوئیم اختلافاتی که در ظاهر عالَم نمایش یافته رنگهای مختلف، قیافههای مختلف، صورتهای متعدد همه یاینها اختلاف صوری و اعتباری و بدون حقیقت است. مانند همان جسمی که در قالبهای مختلف صورتهای مختلف پیدا می کند اما حقیقت آن یک چیز بیشتر نیست. با این فرضیهها و عقیدهها لازم است بگوئیم که یک حقیقت و یک وجود در عالم بیشتر نیست که همان یک حقیقت و یک وجود به این صورتها درآمده است. پس می گوئیم به

تنزح دعاي تحر

عقیدهی فلاسفه «وجود و هستی» که همان وجود خداوند متعال است، به صورتهای مختلف و متفاوت جلوه کرده است.

به آنها می گوئیم چگونه در یک حقیقت و از یک حقیقت صورتهای مختلف قابل ظهور است. فلاسفه «وجود و هستی» را به این كيفيّت تعريف ميكنند كه يك حقيقت مجرّد است و قابل تجزيه و تبعیض نیست. قابل تقسیم به اجزای کوچک و بزرگ نیست. به اعداد یا افراد قابل قسمت نیست. بلکه به تمام معنا یک حقیقت است، از ازل تا به ابد؛ وليكن به مراتب قابل تقسيم است". در يك جا خود را ضعيف نمايش می دهد و در جای دیگر خود را قوی نمایش می دهد؛ ولیکن این شدت و ضعف به صورتی نیست که حقیقت ِ وجود از یکدیگر قابل تفکیک باشد و به اجزاء یا به اعداد قسمت شود. تقسیم به مراتب مانند تقسیم نور خورشید و یا نور ستارگان است. نور خورشید تا هر جا که بتابد از حجم خورشید قابل تجزیه نمی باشد و قابل تقسیم به اعداد هم نیست. (به کیفیّتی که به قطعات نور قسمت شود و آن قطعات از یکدیگر جدا شوند و در هر جا قطعهای ظهور پیدا کند.) بلکه یک حقیقت بسیط و مجرد است که در مرکز تابش به مراتب قسمت می شود. یک جا ضعیف می تابد مانند نزدیکیهای طلوع آفتاب یا طلوع صبح. و یک جا قوی میتابد مانند ظهرها. یا هر چه به خورشید نزدیک می شویم تابش نور قوی تر است. و هر چه دورتر می شویم تابش نور ضعیف تر. ولیکن این طور نیست که از یکدیگر پاره شود. مثلاً مانند ماده و یا مانند آب دریا و هوای کرهیزمین نیست که از یکدیگر قابل تجزیه و قابل تفکیک است و با متر مکعب و کیلومتر مکعب و یا کمتر و یا زیادتر تقسیم میباشد و به اجزاء کوچک و بزرگ قابل قسمت است. فلاسفه مي گويند حقيقت وجود كه به اين صورتها جلوه کرده است، به عدد قابل قسمت نیست؛ ولیکن به مراتب قابل تقسیم است. در یک جا قوی و در جای دیگر ضعیف. در وجود اولیاء

۱۱ - ملاصدرا در کتاب اسفار پس از اثبات «اصالت وجود»، اصل «تشـکیک وجـود» را مطرح نموده است. و تشکیکی و ذو مراتب بودن «وجود» را مفصلاً شرح داده است.

شرح دعای سحر

خدا خیلی قوی میتابد و آنها عقل کل و عقل کامل میشوند و بینهایت علم و قدرت پیدا میکنند. ولی بر دل انسانهای ضعیفالایمان و پایینتر یا حیوانات ضعیف میتابد، لذا علمشان و قدرتشان و حیاتشان ضعیف است. تا جایی که در انتهای ضعف قرار میگیرد و نابود میشود.

این فرضیههایی است که فلاسفه در تعریف حقیقت عالم و آدم ارائه نمودهاند؛ گفتهاند حقيقت عالم و آدم يک چيز مجرد و بسيط است، وليکن در لباس مراتب تنزل پیدا می کند. یک جا خود را ضعیف نمایش می دهد و در یک جا قوی و یک جا هم خود را به صورت ظلمت ظاهر می سازد. در لباس نمایش کثرت پیدا می کند و چون لباس خود را رها می نماید وحدت ييدا مى كند. ٣ مانند آب و مشتقّات آن كه در دريا و اقيانوس يك حقيقت است، ولیکن در لباس باران و برف و نهر و سیل و امثال اینها کثرت پیدا می کند. (یعنی تنوّع و گوناگونی می یابد.) و یا صنایع نجاری که اگر صورتهای میز و مبل و چیزهای دیگر را بکوبند به یک حقیقت بر می گردد و آن حقیقت اگر در لباس میز و مبل باشد صورتهای مختلف دارد. می گویند اصل عالم و آدم یک چیز است به نام «وجود»، ولیکن در هر زمانی و در هر مکانی و در هر نوع رابطهای و مرتبهای صورت مخصوصی پیدا میکند. از اصل وجود بهسوی نمایش و مشتقات کثرت ییدا می شود و باز از عالم کثرت به سوی اصل وجود وحدت پیدا می کند. می گویند آفرینش همه جا از وحدت به کثرت و از کثرت به وحدت در نوسان است.

بر پایه فرضیات فلاسفهی یونان حقیقت مخلوقات و اصل موجودات یک حقیقت بیشتر نیست.<sup>۱۳</sup> یعنی یک حقیقت به نام «وجود» ریشه و

۱۲ – نام دیگر نظریهی «تشکیک وجود»، «وحــدت در عــین کثــرت، کثــرت در عــین وحدت» می**باشد**.

۱۳ - نکته قابل توجه و تأمّـل در اینجـا ایـن اسـت کـه هرچنـد فلاسـفهی مسـلمان کوشیدهاند مسائل را بر اساس قرآن و معارف دین تبیین نمایند، اما از آنجا که مبانی و مقدمات خود را از فلسفهی یونان اخذ نمودهاند، در بسیاری از موارد متأسفانه از حـق و حقیقت چنان دور شدهاند که (بی آنکه بدانند)حتی مسائلی متباین با حقـایق قـرآن و

تنزح دعاي تحر

اصل تمامی موجودات و مخلوقاتی است که از آن یک اصل و یک حقیقت به نمایش گذاشته میشود. آنها خلقت عالم و آدم را به تجلی اصل وجود میدانند. نه این که خلقت مخلوقات و موجودات صنعت خداوند متعال باشد که به ارادهی خود مانند سایر صنعت گران و آفرینندگان، مخلوقات خود را ساخته باشد. خلقت به «تجلّی» وجود از خلقت به کیفیّت «صنعت و آفرینندگی» جدا است. خلقت به تجلّی، نمایش وجود است، نه این که مصنوع به ارادهی خداوند متعال باشد. خلقت به تجلی مانند خورشید است که با نور خود تجلی میکند و آفاق عالم را روشن مینماید. و یا مانند دریاها است که به شکل قطرات باران و یا بخارها خود را به نمایش میگذارد.

البته می دانیم که روشنایی خورشید که به تجلی و طلوع آن پیدا می شود، صنعت خور شید نیست؛ بلکه جلوه ی نور اوست. مانند حرارت که جلوه ی آتش است و یا برودت که جلوه ی یخها و تگر گها است. خور شید نمی تواند ادعا کند که من این روشنایی ها را آفریدم ولیکن خدا ادعا می کند که من خور شید و ماه و سایر ستار گان را ساخته ام.

فلاسفهی یونان می گویند آن چیزی که اصل عالم و حقیقت موجودات است، یک حقیقت بیشتر نیست که در ذات خود بسیط و مجرد است و قابل تجزیه و تبعیض نیست. ولیکن همان حقیقت گاهی به صورت فرشتگان و گاهی به صورت افلاک و ستارگان و گاهی به صورت انسان و حیوان جلوه می کند. چنان که شاعر می گوید: «هر لحظه به شکلی بت عیار درآمد...»

چرا فلاسفه فکر نمی کنند که هیچ اصلی و هیچ حقیقتی نمی تواند جلوهای و نمایشی غیر از حقیقت و واقعیت خود داشته باشد. آیا نور می تواند جلوهای غیر از روشنایی و نورانیّت داشته باشد. و آیا ظلمت می تواند جلوهای غیر ظلمانی و غیر از تاریکی داشته باشد. آیا ماده می تواند

فرمایشات علمی ائمهی اطهار سلام الله علیهم اجمعین بیان نمودهانـد. و از آن جملـه اعتقاد به «وحدت وجود» میباشد.

شرح دعای سحر

جلوهای غیر مادی داشته باشد، یعنی ماده در یک جا روح باشد و در جای دیگر نور باشد و جای دیگر از نوع فرشتگان. هرگز اصلی و حقیقتی در عالم نمی تواند جلوهای برخلاف حقیقت خود داشته باشد؛ بلکه «اصول» با تغییر شکل و بدون تغییر حقیقت و ماهیّت، در «فُروع» متجلّی میشوند. ماده در لباس جمادات و حیوانات و انسانها و موجودات دیگر همان ماده ی اولیه است. یعنی شیئی است قابل تجسم و محدود به ابعاد ثلاثه. همین طور روح و روحانیت. در هر جا باشد نمی تواند جلوهای برخلاف اصل روح و روحانیت خود داشته باشد. پس در این جا به طور کلی می گوئیم هرگز اصلها و حقیقت ماد لباس نمایش نمی توانند جلوهای و نمایشی برخلاف واقعیت و حقیقت ماد ر لباس نمایش نمی توانند جلوه ی و

در اینجا دربارهی اصل وجود که یک حقیقت بیشتر نیست بحث خود را ادامه می دهیم که چطور توانسته است یک جا به صورت نور و جای دیگر به صورت ظلمت و صورتهای دیگر نمایش پیدا کند. ما مشاهده می کنیم که مواد عالم که در ذات خود جسمانیت و محدودیت دارند همه جا و به هر شکلی که درآیند بزرگ و یا کوچک، لطیف یا کثیف، باز هم جسم هستند و محدودند. نمی توانند در مسیر خلقت و آفرینش محدودیت خود را و یا جسمانیت خود را رها کنند. هرچند یک جا به صورت ذرهای بسیار کوچک ظاهر شوند و جای دیگر به صورت کوهی و یا کُرهای بسیار بزرگ. همین طور نور و روشنایی نمیتواند نورانیّت خود را و روشنایی خود را که اثر ذاتی آن است رها کند، گر چه یک جا به صورت شمع و جای دیگر به صورت خورشید و یا ستارگان باشد. تغییرات در وضع اشیاء و اشخاص برهاني است قاطع بر اين كه مخلوقات اولاً از اصول متعدد و مختلف تشکیل یافتهاند و ثانیاً تمامی آثاری که در عالم خلق پیدا می شود مانند موت و حیات و یا حرکت و سکون و یا رنگ و بیرنگی همه اینها آثار ترکیبی اصولی است که از ترکیب آنها با یکدیگر یک چنین آثاری در مخلوقات پيدا مي شوند. اگر حيات و حركت اثر ذاتي مواد عالم و اجسام باشد، از آنجا که هرگز چیزی نمیتواند اثر ذاتی خود را از دست بدهد و به موت و سکون برگردد؛ همان طور که یک جسم جسمانیت و محدودیت

خود را از دست نمیدهد، بایستی حیات و حرکت خود را هم از دست ندهد.

با این که مشاهده می کنیم اجسام و مواد عالم گاهی زندهاند و گاهی مرده، گاهی متحرک هستند و گاهی ساکن، یک جا نورانی و جای دیگر ظلمانی. بر طبق فرمایش امام باقر علیهالسلام که ظاهراً در کتاب «السماء و العالم» که مجلد چهاردهم «بحار الانوار» است می فرمایند: اگر اصل اول و یا وجود اول و وجود مطلق در ذات خود حیات است، مرگ از کجا پیدا می شود و اگر در ذات خود میت است، حیات از کجا پیدا می شود و یا اگر آن اصل اول و وجود اول در ذات خود روشن است مثلاً مواد و اجسام مانند هوا و فضا در ذات خود روشن هستند پس تاریکی از کجا پیدا می شود و اگر در ذات خود تاریک هستند روشنایی از کجا میآید. پیدایش این حالات مختلف و عوارض متفاوت مانند نور و ظلمت و موت و حيات و حرکت و سکون برهانی است روشن بر این که موجودات عالم از اصول متعدد و مبادی مختلف ترکیب شدهاند که از یک اصل، روشنایی بوجود میآید و از اصل دیگر تاریکی. از یک اصل، حیات پیدا می شود و از اصل دیگر موت. پس تمامی آثار و عوارضی که در مخلوقات مشاهده می شود همهی اینها «آثار ترکیبی» اصول مختلف با یکدیگر است و همهجا ترکیب، اجزاءِ مرکب لازم دارد، اگر چه دو تا بیشتر نباشند.<sup>۱۴</sup>



گفتیم روا نباشد، سپس چون حروف آمار شدند و آماده شدند فعل از آنها ساخت چـون گفته خدا عز و جل «کن– باش» فیکون– پس بود» و از «کن» ساخت و «آنچه بود شد» همان مصنوع بود و <u>آفرینش نخست</u> خدا عز و جل همان ابداع است که نه وزن دارد و نـه جنبش نه شنودن نه رنگ نه حسّ و <u>خلق دوم</u>: حروف است که نه وزن دارد و نـه رنـگ ولی شنودنی هستند و وصفشدنی و چشمگیر نیستند و <u>خلق سوّم</u> انواع آفریدههاینـد که همه محسوس و لمس پذیر و چشیدنی و چشمگیرند و خدا تبارک و تعالی پـیش از ابداع است زیرا پیش از او عز و جل چیزی نبوده و بهمراه او هم چیـزی نبـوده و ابـداع پیش از حروف است و حروف بر جز خود دلالت ندارند.

مأمون گفت: چگونه بر جز خود دلالت ندارند؟ امام رضا علیه السّلام فرمـود: بـرای اینکه خدا عز و جل آنها را بیمعنا ترکیب نکند هرگز و <u>چون ترکیب کند</u> از آنها حروفی چهار یا پنچ یا شش یا بیشتر یا کمتر بیمعنا نباشد و <u>معنی تازه پدیـد آیـد کـه پـیش</u> زمان نبوده.

عمران گفت: چگونه ما آن را بفهمیم؟ امام رضا علیه السّلام فرمود: راهش اینست که تو چون حروف را بشماری جز خود آنها را در دل نیاری و تنها بزبان آری و گوئی: ۱، ب ت ث ج ح خ تا بآخر بشماری و جز خودشان معنائی در نیابی و چسون آنها را جمع کنی و چند تا را ترکیب نمائی. نامی یا وصفی برای هر معنا که خواهی بسازی و آن را دلیل بر آن معنا نمائی و به موصوف آن دعوت کنی آیا فهمیدی آن را؟ گفت آری، سپس گفت ای آقایم بمن نگوئی که خود ابداع خلق است یا نه؟ امام رضا علیه السّلام فرمود: بلکه خلقی است ساکن که سکونش هم درک نشود و همانا برای آن خلق است که پدیدهایست و خدا است که پدیدش کرده پس خلق او شده و همان خدا عرز و جل آفریده جز خلق او نباشد و بسا که خلق ساکن باشد و متحرک و گوناگون باشد و هرم آفریده جز خلق او نباشد و بسا که خلق ساکن باشد و متحرک و گوناگون باشد و هم

و بدان که آنچه حواس تو دریابند معنائی باشد که حواس تو دریافته و هر نیروی حسی دلیل است بر آنچه خدا عز و جل بدو دریافت داده و در دل نیروی فهم همه آنها را نهاده، و بدان که یکتای برپا بیاندازه و حد، خلقی که آفریده اندازه و حد دارد و آنچه را آفریده دو بوده اندازه و اندازه شده و در هیچ کدامشان رنگ و وزن و ذوق نبوده و یکی را دریافت کن دیگری ساخته و هر کدام را دریافت کن خود نموده و یکتائی نیافریده که تنها خودش باشد نه دیگری برای آنکه خواسته دلیل وجود او باشند برای آنکه خدا تبارک و تعالی یگانه و یکتا است و دومی بهمراهش نیست که او را نگهدارد یا کمک کند و یا در حقیقت با او <u>ترکیب شود</u> و آفریدهها هستند که همدگر را بفرمان و خواست خدا نگهمیدارند،

م شرح دعای سحر

در اینجا ثابت می شود که کوچک ترین تغییر و یا ساده ترین تغییرات در اجسام عالم محتاج به وجود لااقل سه اصل است و پیش از پیدایش تغییر، سه اصل لازم است. تغییرات ساده را به یخهایی مَثل میزنیم که تبدیل به آب می شود و یا آب هایی که تبدیل به یخ می شود. مثلاً شما فرض کنید در فضایی و محیطی هستید که آبها با داشتن حرارت منجمد نمی شود یا در فضایی هستید منجمد که یخها در اثر برودت تبدیل به آب نمی شود. اینجا در محیط گرما اگر بخواهید یخ بسازید و یا در محیط سرما و یخبندان شربت آبی بوجود آورید، اوّلاً عاملی مختار و یا غیرمختار لازم است که یخ را تبدیل به آب کند و یا آب را تبدیل به یخ کند. عامل مختار مانند خدا و انسان و عامل غیر مختار مانند وزش بادها، یعنی عواملی که حرارت و یا برودت ایجاد میکنند. (اگر چه از نظر دینی و هدایت قرآن، عامل غیر مختار در عالم وجود ندارد و تمامی عوامل و علل به ارادهی خدا مربوط می شود. خدا است که به وسیله ی خور شید حرارت بوجود مى آورد و يا با وزش بادها برودت.) پس اگر عاملى در كار نباشد اين تغییر سادهی تبدیل آب به یخ و یا یخ به آب، ممکن نیست. اصل دوم در اینجا **عامل مغیر** است. یعنی چیزی که بایستی به یخ اضافه شود تا تبدیل به آب شود و یا از آب گرفته شود تا تبدیل به یخ شود. یعنی حرارت آبها در اثر حرارت داخلی مایع هستند. و یخها در اثر فقدان حرارت، منجمد میباشند. ما فرض میکنیم در آفرینش و یا یک جایی مانند قُطبین به جز یخ چیزی نداریم، آیا امکان دارد که یخها را تبدیل به آب کنیم، با این که حرارتی در کار نیست و یا در جایی که آب خالص داریم و عاملی به نام برودت وجود ندارد، آیا امکان دارد حرارت داخلی آب

و همانا مردم در این بابت با هم اختلاف کردند تا گم و سرگردان شدند و خواســتند از تاریکی بتاریکی رها شوند بوسیله اینکه خدا را متصف بوصف خود نمودنـد و از حـق دوری فزودند و اگر خدا را عز و جل بصفات شایسته او وصف می کردند و مخلوقـات را به صفات بایسته خودشان، از روی فهم و یقین سخن گفته بودند و اختلافی نداشــتند و چون به سرگردانی در جستجو شدند به خطا دچار گردیدند، و خدا رهنماید هـر کـه را خواهد به راه راست.

ثمرح دعاي سحر

را متوقف کنیم تا تبدیل به یخ شود. یک چنین تغییر سادهای بدون این سه عامل ( ا<u>رادهای</u> که میخواهید یخ را به آب و یا آب را تبدیل به یخ کنید و عامل دیگر <u>حرارت</u> و آب و یا <u>برودت</u> و یخ ) ممکن نیست.

پس از یک حقیقت ساده، یخ تنها و یا از آب تنها حتی یک چنین تغییر سادهای هم ممکن نیست و بلکه ممتنع است.

و حالا میبینیم گروهی از فلاسفه و نیز مادیین معتقد شدهاند که این همه تغییرات در موجودات عالم از یک مادهی ساده پیدامیشود. امّا ما به ایشان می گوییم این همه اشیاء و اشخاص مختلف که بوجود میآیند و تغییرهای مختلف از مسیر رنگهای مختلف و شکلهای مختلف از مسیر ابعاد سه گانه، حرکتهای مختلف از مسیر حرکت و سکون و یا ضعف و قدرت از مسیر اضافهی قوا و یا نقص قدرتها، و همچنین موت و حیات از مسیر افاضهی روح حیات و یا نقرع<sup>۵۱</sup> روح، و از این قبیل تغییرات در عالم آفرینش که به دلایل کمّی و کیفی آنقدر زیاد است که قابل احصاء و شمارش نیست؛ چطور ممکن است این همه تغییرات از یک اصل بسیط و باشد، به عقیده مادیون عالم. و یا «وجود» باشد، یعنی حقیقت فوق ماده به عقیدهی فلاسفه. و این هر دو گروه عقیده دارند که «ماده» یا «وجود» در دات خود بسیط است و به جز خود چیزی نیست.

در پاسخ باید گفت چگونه از یک حقیقت دو شئ مختلف قابل ظهور است؟ خواه اختلاف در حدود و ابعاد باشد و یا در رنگ و الوان و یا در حرکت و حیات. بنا به فرمایش امام باقر علیهالسلام در رد نظریهی فلاسفهای که فقط قائل به یک اصل هستند و در حقیقت به جز یک اصل

۱۵ - «نَزْع» به معنای کشیدن و جدا کردن و انقطاع است و در مقابلِ «افاضه» است کـه به معنای فیض رسانی و بخشیدن چیـزی مـییاشـد.( از همـین ریشـه اسـت، واژهی «انتزاع» که به معنای بیرون کشیدن مفهومی از مفهوم دیگر است. چنانکه وقتی ذهـن بر اساس تصاویر موجود قبلی، تصویر جدیدی را میسازد، آن مفهـوم دوم را اصـطلاحاً «مفهومی انتزاعی» میگویند. چرا که مفهوم انتزاعی از مفاهیم دیگـر بیـرون <u>کشـیده</u> شده است.)

شرح دعای سحر

بیشتر را قبول ندارند؛ به آنها میفرماید: اگر آن اصل اول که شما می گوئید در ذات خود متحرک است و یا زنده است، موت و سکون از کجا می آید و اگر آن اصل در ذات خود میت و ساکن است، حیات از کجا ظاهر می شود. ظهور موت و حیات و یا حرکت و سکون در ماده و در اجسام، برهان این حقیقت است که به جز اصل ماده اصل دیگری هم وجود دارد که از ترکیب آن با ماده، در ماده حیات و حرکت پیدا می شود و از سلب ترکیب و یا تجزیهی مرکب موت و سکون ظاهر میشود. زیرا شما می گوئید که وجود در ذات خود به جز خود چیزی نیست. همین طور ماده در ذات خود به جز ماده چیزی نیست. و این را میدانیم «هر چیزی که از چیزی قابل سلب و اثبات است؛ غیر از خودیت شئ است.» مثلاً هرگز ذاتیات شئ از ذات شئ قابل سلب نیست. نمی شود جسمانیّت را از جسم گرفت. و یا مادیّت را از ماده سلب نمود. و یا مثلاً نور و روشنایی را از نور سلب کرد. وقتی چیزی قابل سلب و اثبات باشد، همین سلب و اثبات دلیل دوئیتِ آن امر با شیئی است که چیزی از آن سلب می شود و یا در آن اثبات می شود. مثلاً ماده اگر به دلیل مادیت حیات است، حیات از ماده قابل سلب نيست. و يا اگر به دليل ماديت ساكن و ميّت است، پيدايش حیات در آن ممکن نیست؛ مگر این که اصل دیگری باشد که با آن ترکیب شود و از این ترکیب حیات و حرکت پیدا شود. و با سلب ترکیب به حال اوّل برگردد. پس سه عامل در اینجا مطرح می باشد که عبارتند از «یخ» و «کسی و یا عاملی» که بخواهد از آبها یخ بسازد یا از یخها آب تهیه کند. و عامل سوم «چیزی» که لازم است از آبها گرفته شود تا تبدیل به یخ شود یا به یخها اضافه شود تا تبدیل به آب شود. و آن عبارت است از «حرارت». حرارت که همان مواد متحرک داخلی اشیاء است و یا نیروئی است که مواد و ذرات را بحرکت می آورد و با این حرکت حرارت تولید میکند. اگر این حرارت از آبها گرفته نشود، تبدیل به یخ نمیشوند. و یا اگر به يخها اضافه نشود تبديل به آب نمى شوند. پس اگر ما در جايي فقط آب داشته باشیم و وسیلهای در کار نباشد تا حرارت را از آب بگیریم، هر گز نمى توانيم از آب ها يخ بسازيم و يا در جايى مانند قطبين شمال و جنوب

شرح دعای سحر

که فقط یخ داریم، اگر نتوانیم حرارت تولید کنیم که از یخها آب بسازیم تا ابد معطل خواهیم ماند و هرگز نمیتوانیم برای خود آب یا یخی تولید کنیم.

در صورتی که یک چنین صنعت ساده با یک اصل یعنی آب تنها و یا یخ تنها قابل ظهور نیست، چگونه این همه تغییرات در عالم وجود مانند پیدایش حرکت و سکون و یا موت و حیات و یا رنگ و بیرنگی و ظلمات و نور و میلیاردها ارقام امثال اینها از یک اصل قابل ظهور خواهد بود؟!

از طبيعيون عالم مي پرسيم كه آيا مواد عالم در وضع ابتدائي خود پیش از آن که آفریننده از آنها چیزی بسازد، این مواد در ابتدا آیا رنگین هستند یا بیرنگ، زندهاند یا مرده، متحرکاند و یا ساکن. نورانیاند و یا ظلمانی. طبیعیون عالم یک جواب بیشتر ندارند. اگر بگویند مواد عالم در وضع ابتدایی خود بی رنگ هستند، از آنها می پرسیم پس این همه الوان و رنگهای مختلف از کجا پیدا می شود. گاهی اجسام عالم سرخاند و گاهی سفید و سیاه و رنگهای دیگر. گاهی این رنگها در ماده پیدا می شود و گاهی از ماده سلب می شود. و یا اگر بگویند ماده در وضع ابتدایی خود نورانی است، می گوئیم پس مواد ظلمانی و یا سیاه از کجا پیدا می شوند و چگونه روشنایی به آنها داده می شود و از آنها سلب می شود. همین طور اگر بگویند ماده در وضع ابتدایی خود متحرک است، می گوئیم چگونه از بعضی مواد حرکت گرفته می شود و ساکن می شوند. و یا حیات از آن ها گرفته می شود و می میرند. اختلاف مواد عالم در پیدایش حرکت و سکون و یا موت و حیات و نورانیّت و ظلمانیت، برهان این حقیقت است که آفرینش از یک اصل ساده و یا یک وجود بوجود نیامده، بلکه اصول مختلفي با يكديگر تركيب مي شوند و از تركيب آنها با يكديگر حيات و حركت ظاهر مي شود.

زیرا قابلیت سلب و اثباتِ رنگ از ماده و یا قابلیت سلب و اثبات روشنایی از هوا و یا اجسام دیگر و همچنین قابلیت سلب و اثباتِ حیات و حرکت، برهان این حقیقت است که مواد طبیعت در ابتدای خلقتِ خود و در وضع اولیهی خود فاقد نیروی حرکت و حیاتاند و این حرکت و حیات

ثمرح دعاي تحر

و نور و روشنایی به آنها داده و از آنها گرفته میشود. پس کسانی که می گویند در طبیعت یک اصل بیشتر نیست که اصل ماده باشد و همان یک اصل خود به خود حیات و حرکت پیدا میکند و یا در لباس رنگ و بیرنگی ظاهر میشود، اشتباه میکنند؛ زیرا هرگز چیزی برخلاف واقعیت و حقيقت خود نمى تواند جلوه كند. اگر ماده در ابتداى خلقت سياه است، نمى تواند خود را به رنگ سفيد نمايش دهد و يا اگر حيات و حركت دارد، نمى تواند خود را بدون حيات و حركت جلوه دهد. و هم چنين اگر در ابتدای خلقت خود روشن است، نمی تواند خود را تاریک جلوه دهد. و یا اگر تاریک است، نمی تواند خود را روشن جلوه دهد. مثلاً مواد عالم در خلقت ابتدایی خود محدوداند. دارای سه بعد طول و عرض و عمق هستند. نظر به این که این ابعاد ثلاثه و محدودیت لازمهمی ذات آنها است، یعنی به خودی خود محدوداند؛ هرگز نمی توانند خود را به صورتی ظاهر سازند که فاقد ابعاد و حدود باشند. و این ابعاد و حدود از مواد عالم قابل سلب و اثبات نیست. زیرا به دلیل مادیت محدوداند و به دلیل محدودیت مادهاند. اگر حیات و حرکت و عوارض دیگر مانند ابعاد ثلاثه از لوازم ذاتی ماده باشند، ممكن نيست كه حيات و حركت از اجسام عالم قابل سلب باشند. همان طور که حدود و ابعاد قابل سلب نیستند.

آیا صنایع عالم مولود چهار علتاند چنانچه قرآن میگوید یا مولود دو علت چنانچه فلاسفه میگویند؟<sup>۱۶</sup>

۱۶ – در اینجا ممکن است برای خوانندهی آگاه به دانش فلسفه ابهامی ایجاد شود و آن اینکه از میان فلاسفه، ارسطو اولین کسی است که دربارهی علل اربعه مفصلاً بحث نموده و دقیقاً به همین عللی که استاد غفاری رحمه الله علیه از قرآن و روایات نقل نمودهاند؛ قائل میباشد. پس استاد در اینجا بر چه اساسی می گویند که فلاسفه به دو علت قائلند، در حالی که ارسطو، که سر دستهی بسیاری از فلاسفهی غرب و اسلامی است، دقیقاً به همین علل اربعه معتقد بوده است و اساساً در میان اهل فلسفه همگان این بحث را از ابداعات وی میدانند؟! در پاسخ به این سؤال باید به این حقیقت توجه نمود که هرچند ارسطو و پیروانش در تقسیم اولیه، مفهوم علت را به چهار قسم تقسیم می کنند، اما در مقام تعیین مصداق علل، دیدگاه آنها با دیدگاه قرآن تفاوتی اساسی دارد. از آن جمله اینکه ارسطو در تغییراتی که در طبیعت حادث میشود، قائل به یک

تنزح دعاي تحر

قرآن و پیغمبران عقیده دارند که پیدایش هر کسی و هر چیزی و هر حادثهای و هر حُکمی و هر کلامی، متوقف بر چهار علت است. که اگر یکی از این چهار علت نباشد پیدایش خلقی و یا حادثهای محال است و قابل وقوع نیست.

اول: علت فاعلی، یعنی کسی و یا چیزی آن صنعت و حادثه را که وجود ندارد، بخواهد و ایجاد کند. هر پدیدهای عامل قبلی لازم دارد که آن را بوجود آورد، خواه آن عامل از عوامل طبیعی بدون اراده و اختیار باشد، مانند بادها که میوزد و خاکها را جا به جا میکند و یا امواج دریا را بوجود میآورد، و یا از عوامل ارادی مانند حوادث مربوط به خدا یا انسان. و اگر آن حادثه یا صنعت، مخلوقی حکیمانه و منظّم باشد عاملی که آن را بوجود میآورد بایستی عالِم و عاقل باشد تا مصنوع او حکیمانه بوجود آید. دوم: علت مادی، یعنی هر چه بسازیم و خلق کنیم و یا انسانها آن

را خلق کنند، مواد اولیه لازم دارند. مانند پشم و پنبه برای پیدایش فرشها و پارچهها و یا خاک و آب برای پیدایش ساختمانها و بناها و

علت فاعلی درونی است. یعنی معتقد است که در نهاد و طبیعت تمام اشیاء و موجودات نیرویی وجود دارد که آنها را به سمت کمال شایسته و ممکنشان سوق می دهد. در واقع او فقط در پدیدههایی که به وسیلهی انسان رخ می دهد به علت فاعلی بیرونسی معتقد می باشد. از سوی دیگر از دیدگاه ارسطو <u>علت غایی</u> نیز در تغییراتی که در طبیعت رخ می دهد جنبهای درونی می یابد. به عنوان مثال در روئیدن یک دانه از دل خاک علت فاعلی همان نیروی درونی می یابد. به عنوان مثال در روئیدن یک دانه از دل خاک علت آن را <u>طبیعت شیء</u> نامیده است.) و علت غایی نیز رسیدن به همان کمال شایستهای آست که در طبیعت و نهاد دانه همچون میلی طبیعی قرار دارد. در حالی که براساس تعالیم قرآن علت فاعلی در اینجا خداوند متعال است که فاعلی بیرونی و مختار و آگاه توانا می باشد. و علت غایی نیز آن حکمت بالغهای است که فعلی بیرونی و مختار و آگاه تکامل دانه دارد، خواه تأمین رزق و روزی برای انسان و حیوانات باشد و یا تعلیم انسان از مسیر آشنایی با آیات الهی در طبیعت و ...

شایان ذکر اینکه ارسطو علت فاعلی و غایی کل عالم طبیعت را هم درونی میداند.

شرح دعای سحر

فلزات معدن برای پیدایش ماشین آلات و چیزهای دیگر. هرگز مخلوقی **از** هیچ<sup>۳</sup> قابل ظهور نیست. خواه به ارادهی خدا و خواه به اراده خلق خدا.

<u>سوم:</u> علت صوری و هندسی، یعنی هر مخلوقی و هر موجودی بایستی شکلی و صورتی منظّم داشته باشد تا به نام مخصوص خوانده شود. موجودات مختلف بر اساس صورتها و قیافههای مختلف خود اسمهای مختلف پیدا می *ک*نند و اگر صورتها یکی و یک حقیقت باشند یک اسم بیشتر پیدا نمی *ک*نند مانند حشرات و مورچهها که در شکل و قیافه یکسان هستند و به یک نام خوانده می شوند. می گویند حشره مورچه یا زنبور عسل پس شئ هرگز بدون هندسه و قیافه و شکل و صورت قابل ظهور و نام گذاری نیست. به طوری که دانشمندان گفتهاند موجودیت هر نام گذاری نیست. مثلاً وقتی فرشی را به نام قالی نام گذاری می کنند و یا صنایع تجاری را میز و مبل می خوانند، این نام گذاری مولود شکل و صورت آن قالی و یا میز و مبل است. نه این که مولود مواد اولیه آن باشد. منابع تجاری را میز و مبل می خوانند، این نام گذاری مولود شکل و صورت مرابی است که از چوب و آهن ساخته شده است. پس شیئیت<sup>۸۱</sup> هر چیزی مبلی است که از چوب و آهن ساخته شده است. پس شیئیت<sup>۱۰</sup> هر چیزی مولود هندسه و مقدار آن است.

چهارم: علت غایی، یعنی هدف سازنده از ساختن آنچه که میسازد. به چه منظوری میسازد، برای چه خلق میکند. میپرسند قالی و ماشین

۱۷ - خلق از عدم مستلزم تناقض است. لذا استاد غفاری رحمه الله علیه وقوع آن را حتی از جانب خدای متعال هم ممتنع دانستهاند. البته لازم به توضیح است که ایشان در بحثی کاملاً استدلالی و عقلی اثبات نمودهاند که خداوند قادر است که در عدم خلق کند و بدیهی است که <u>خلق در عدم بر</u>خلاف <u>خلق از عدم م</u>ستلزم تناقض نمی، باشد. (جهت آگاهی بیشتر در این موضوع رجوع کنید به تفسیر سورهی مبارکهی انعام از استاد غفاری رحمه الله علیه.)

۱۸ – به عبارت دیگر میتوان گفت که علت صوری از «نوع» یک پدیده حکایت میکند. وجودِ انواع گوناگون، تحت یک جنس هم به دلیل تنوع آنها در هندسه های آنها است. مثل «دایره» و «مربع» و «مستطیل» که به دلیل تمایز در مختصاتِ صوری، «انـواع» شکل به حساب میآیند.

تنزح دعاى تتح

به چه منظوری تولید شدهاند. یا خانه و ساختمان را به چه منظوری ساختهاند. انسان هرگز بیهدف به کاری اقدام نمی کند و چیزی نمیسازد. و هر آنچه را که میسازد، برای هدفی و منظوری میسازد. ولیکن طبیعیون و فلاسفهای که در صنایع طبیعت فقط به یک اصل اعتقاد دارند که آن یک اصل را به نام «ماده» و یا «وجود» میخوانند، دو علت از این چهار علت را قبول ندارند؛ زیرا آن دو علت دیگر همراه مصنوع و مخلوق قابل رؤیت نیست. بلکه در خارج وجود مخلوق است و آن دو علت عبارت است از علت فاعلی و علت غایی. برای خلقت عالم و آدم آفرینندهای را دیگر پیدا میشود. بدون این که در پیدایش آن هدفی وجود داشته باشد. «ماده» خود به خود از «ماده» و یا اصول غایی هم که همراه مخلوق نیست و در آیندهها پیدا میشود، مانند میوهی خرخت و یا محصول زراعت و محصول زندگی انسان. و علت فاعلی را هم خود به ثمر میرسد و میگویند هر چه هست خود به خود از هماده» و یا اصول خود به مراه مخلوق نیست و در آیندهها پیدا میشود، مانند میوهی



. سرح دعای سحر

بحثي دربارمي هستيهاي اول

هستی های اوّل که به زبان عربی وجود نامیده می شوند و به زبان فارسی هسته و یا هستی نامیده میشود، عبارت است از اصول اولیه مخلوقات که هنوز شکلی به خود نگرفته، یا رنگ و قیافهای پیدا نکرده و هنوز چیزی از آن ساخته نشده است. آن چه ما الآن در عالم می بینیم خواه این مخلوقات ظاهری جسمانی و یا مخلوقات باطنی روحانی مانند روح و فرشته. همهی اینها صنایع خداوند متعال اند. چیزهایی هستند که خداوند ساخته و به هركدام شكل و قيافهي مخصوصي و يا قواره و اندازهي معینی داده است. و این را میدانیم که هر صنعتی و مصنوعی مواد اولیه لازم دارد. بدون مواد اوليه پيدايش مخلوق و يا مصنوع محال است. مواد اولیهی مخلوقات و یا اصول اول را که خدای سازنده و آفریننده روی آن کار نکرده و از آنها چیزی نساخته است آنها را هستی و یا وجود مینامند. مانند فلاسفهی یونان که می گویند هستی عالم و یا وجود اول آفرینش یک حقیقت است. یک اصل است که پیش از قیافه گرفتن و شکل پيدا كردن «وجود» ناميده مي شود و بعد از آن كه آن وجود اول قواره و اندازهای پیدا می کند و از آن چیزی ساخته می شود، به نامهای مخصوصی ناميده مي شود.

بحث ما در آن هستیهای اول و وجود دست نخورده است که خداوند از آن مخلوقی نساخته. ما اگر در آن زمانی باشیم که خداوند مخلوقی خلق نکرده است، به هر جا نگاه کنیم چیزی نمی بینیم. نه زمینی در برابر چشم ما دیده می شود و نه آسمانی و نه ماه و خور شید و ستارهای. نه پرندهای است و نه حشرهای و نه مادهای و نه چیزهای دیگر. در آن جا اگر انسان به طرف راست و چپ خود و یا بالای سر و زیر پای خود نگاه کند به جز خود چیزی نمی بیند. در آن روزگار فضای آفرینش همه جا سیاه و تاریک است نه این که «سیاهی و تاریکی» مخلوقی باشد که خدا

شرح دعای سحر

خلق کرده باشد. سیاهی و تاریکی به معنای «عدم و نیستی» و به معنای بی نگی؛ زیرا سفیدی رنگی است که خدا خلق می کند. سرخی و زردی و سبزی و رنگهای دیگر هم مخلوق خداوند متعال است. روز و روشنایی هم مخلوق خداوند متعال است. آسمان صاف و زمین محکم زیر پای ما هم مخلوق خداوند متعال است. آن جا که هیچ مخلوقی را خدا نیافریده و کاری انجام نداده است. نه فرشتهای آفریده و نه انسانی و نه مخلوقی در ظاهر عالم و یا در باطن عالم در آن جا که خدا چیزی نیافریده و چیزی خلق نکرده است، فضای آفرینش تاریک و سیاه است. و این تاریکی مخلوق خدا نیست، اگر ما در یک اتاقی و یا در مکان در بستهای قرار بگیریم و در آن اتاق در بسته هوا را و فضا را و هر چه هست را نابود کنیم، رنگ و بی نگی و الوان دیگر و هر چه هست را از بین ببریم، فضای آن اتاق سیاه و تاریک می شود و دیگر سیاهی و تاریکی را نمی توانیم از بین ببریم؛ زیرا آن سیاهی و تاریکی هیچ است و هیچ هم قابل اعدام و از بین بردن نیست. چیزی را می توانیم نابود کنیم که موجودیتی داشته باشد و خدا یا خلق آن را آفریده باشند. اگر ما در جایی و فضایی قرار گیریم که چیزی وجود نداشته باشد، نه دیدنی و نه هم شنیدنی و نه هم لمس کردنی، در آن فضایی که میتوانیم نامش را فضای عدم و خلاً نام گذاری کنیم، چیزی به جز تاریکی و سیاهی وجود ندارد. و آن تاریکی و سیاهی هم به معنای عدم و هيچ است. از آن جا بحث خود را به بالاتر شروع ميكنيم تا ببينيم و بدانیم آن چه را خدا می سازد از چه چیزی می سازد و هستی های اوّل چه چیزهایی هستند.

ممکن است بگوئید آن جا که شما نامش را فضای عدم و یا خلا و ظلمات نامگذاری میکنید، پس چرا میگوئید فضای عدم و یا خلاً. آیا فضا مخلوق خداوند متعال نیست و یا ظلمات و أعدام صنعت خدا نیستند. اگر فضا چیزی نیست، چرا آن را به کلمهی فضا نامگذاری میکنیم و یا اگر عدم و ظلمات چیزی نیستند، چرا یک چنین اسمی برای آنها بوجود آوردهایم؟ پس میتوانیم به شما بگوئیم ما و یا خدای ما و یا هر دانشمندی هرگز نمیتواند خود را در **جایی** فرض کند که در آن **جا** هیچ نباشد. زیرا

تنزح دعاي تتحر

لااقل فضا که هست، ظلمت و عدم در آن جا هست و همین ظلمات و فضاها چیزی هستند. بنا بر این کلماتِ «هیچ» و یا «عدم» در عالم تحقق ندارند و هر چه هست «وجود» است.

جواب شما در خصوص این سؤال این است که ما میتوانیم خودمان را در جایی فرض کنیم و در خیال خود جایی را در نظر بگیریم که در آن جا چیزی نباشد. همان طور که میتوانیم ظرفی را از هوا و یا آب و چیزهای دیگر خالی کنیم که در داخل آن ظرف چیزی نباشد. میتوانیم ظرف بسیار بزرگی را به این کیفیت تصور کنیم که در داخل آن ظرف چیزی نباشد. مثلاً فضایی به قطر یک میلیون کیلومتر مکعب. همان طور که میتوانیم ظرف کوچکی را از هر چیزی خالی کنیم. فرض کنیم که در داخل آن نه نور باشد و نه ماده باشد و نه جسمی. و هر چه نگاه میکنیم، پیدا نمیکنیم. شما میگوئید فضا خود یک چیزی است. میگوئیم اگر فضا چیزی باشد که خلق شده باشد، آن فضای مخلوق هم باز یک فضایی لازم دارد. و باز آن فضای دیگر هم که تصور میکنیم، یک فضای دیگری لازم دارد؛ یعنی جایی که هیچ نیست و همان «جا» و «فضا» هیچ است.

اگر ما در آن جایی که هیچ نیست، بایستیم در مقابل خود چه چیزی را میتوانیم ببینیم. در صورتی که چیزی نباشد، ما هم در مقابل خود چیزی نمی بینیم. ولیکن در این جا شما سؤال کنید که آن جا تاریک است. یا روشن. حتماً یکی از این دو وجود دارد. ما جواب میدهیم تاریک است. شما میگوئید تاریکی مخلوق خدا است. ما جواب میدهیم تاریکی یعنی «هیچ» چون روشن نیست، تاریک است. و اگر تاریکی مخلوق خدا باشد بایستی چیزی باشد که قابل لمس باشد. ولیکن چون نور نیست، تاریک است و چون وجودی نیست، عدم است. ولیکن همین تاریکی در

اگر شما چراغی را روشن کنید، فضا روشن میشود. و اگر خاموش کنید، تاریک میشود. فقط شما یک عمل انجام داده و چراغ را روشن و خاموش نمودید. روشنایی به دست شما بود، ولیکن تاریکی خود به خود

مسرح دعاي سحر

بود. همه جا تاریکی در برابر روشنایی خود را نمایش میدهد. همه جا منفی و مثبت همین طور است. می گوئید هستم، نیستم، دارم، ندارم. دارم یک چیزی است به نام دارایی. اما ناداری هیچ است. یا می گوئید هستم، شما چیزی هستی به نام انسان. اما وقتی می گوئید نیستم، آن نیستی هیچ است. اگر مثبت نبود منفی هم نبود. ولیکن چون مثبت پیدا شد، در برابرش منفی هم عرض اندام کرد. پس اعدام و ظلمات و یا فضای خالی، «نیستی» هستند که برابر آنچه در فضا خلق می شوند از قبیل ماده و نور، عرض اندام می کنند.<sup>۱۹</sup>

فلاسفه بحثی دارند که امیرالمؤمنین علی علیهالسلام بحث آنها را باطل میداند<sup>۲۰</sup> و نشان میدهدکه آنها اشتباه کردهاند. و آن بحث اعتقاد به «عدم ازلی» در مقابلِ «وجود ازلی» است که وجود خداوند متعال باشد.

۱۹ – مفاهیم ذهنی ما به دو دسته تقسیم میشوند: مفاهیم وجودی و مفاهیم عـدمی. مفاهیم وجودی آن دسته مفاهیمی را گویند که مصـداق عینـی و بیرونـی دارنـد. امـا مفاهیم عدمی مفاهیمی هستند که مصداق و مابازاء خارجی ندارند. مثل تمام مفاهیمی که ذهن ما به اعتبار تقابل با یک حقیقت اصیل، آنها را می سازد. از جمله مفهوم «عدم» که خودش از مفاهیم عدمی است و نیز مفهوم «تاریکی» که در حقیقت به معنای عـدم نور است و هرگز دال بر یک واقعیت عینی در خارج از ذهن ما نمی باشد.

۲۰ – اسرار توحید، محمد علی اردکانی، ص ۱۸: حدیث کرد ما را پدرم (رضی) گفت که حدیث کرد ما را سعد بن عبد اللَّه گفت که حدیث کرد ما را احمد بن ابی عبد اللَّه از پدرش محمد خالد برقی از احمد بن نضر و غیر او از عمر و بن ثابت از مردی که او را نام برده از ابو اسحق سبیعی از حارث اعور که گفت روزی امیر المؤمنین علی بن ابی طالب مطوات اله علیه بعد از نماز عصر خطبه اداء فرمود و مردم از خسن وصف کردن آن حضرت و آنچه را که ذکر فرمود از <u>تعظیم خدای جل جلاله</u> تعجب کردند ابو اسحق گفت که محرت کرد ما زا بواسحق سبیعی از حارث اعور که گفت روزی امیر المؤمنین علی بن ابی طالب مطوات اله علیه بعد از نماز عصر خطبه اداء فرمود و مردم از خسن وصف کردن آن حضرت و آنچه را که ذکر فرمود از <u>تعظیم خدای جل جلاله</u> تعجب کردند ابو اسحق گفت روی نوشته محرث گفت که آن را نوشته مرد از اسحق گفت روی نوشته محرث قد از برای روی نوشته خویش بر ما خواند و ما نوشتیم و آن خطبه اینس<u>ت که</u>: حمد از برای خدائیست که نمیمیرد و عجائب و غرائبش تمام نمیشود و به آخر نمیرسد. زیرا که آن را از از ازده نشد تا در عزت با کسی شرکت کند و نزاد تا از او میراث برده شود و هلاک و نابود آنکه گردد خیالها بر او واقع نمیشود و ای نیو مین از او این در کاریست از وی نی و میراث برده شود و هلاک و نابود آنکه زاده نشر و آن خطبه اینس<u>ت که</u>: حمد از برای کرده خیابه مر روز و هر زمان در کاریست از پدید آوردن تازه ای که پیش از آن نبوده آنکه خراده نشد تا در عزت با کسی شرکت کند و نزاد تا از او میراث برده شود و هلاک و نابود ترد خیایه بر او واقع نمیشوند تا اینکه او را شبحی ایستاده فرض کنند و شبح کالبد از در گریند و نیز میاهی که از دور زند و دیدها او را در نیابد تا آنکه بعد از انتقال آنها از وی متغیر گردد و منقلب شود از حالتی که در نزد دیدن داشت و آن محافاة و از ماز از و مرزه در دردن داشت و آن مرد مردن داشت از انه مرده سود و آن محافات و آن محازه و آن محازه و از و تا از و مرفن داشت و آن محازه و آن مر از می از و مرخ در و آن و آنه محازه و نو تا را و و آن محازه و آن محازه و آن محازه و آن مر از و زمان و آن محازه و آن مراز و و آن در دانه در مرده دو و آن محازه و آن محازه و آن مر از و زمد و مرد و آن و آن مر و آن مرازه در مرده و آن و آن محازه و آن و آن مر از و زما و آن مرمود و آن و آن و آن مرمو و آن مرمو و آن و آن مرو آن مر

شرح دعای سحر

اولاً می گویند همانطور که خدا اول و آخر ندارد و از نظر زمان و مکان نامتناهی است؛ در مقابل «وجود خدا» «عدم وجود خدا» هم از نظر زمان و مکان نامتناهی است. از هر زمانی که خدا بوده، عدم وجود خدا هم بوده و تا هر زمانی که خدا باشد، عدم وجود خدا هم هست. پس عدم هم غمر وجود است. اگر وجود ازلی و ابدی است، عدم هم ازلی و ابدی است. و در این رابطه قیاس دیگری دارند که عدم را با وجود خدا قیاس می کنند و هر حکمی که دربارهی خدا جاری می کنند، دربارهی عدم وجود خدا هم جاری می کنند. می گویند همان طور که وجود و هستی عدم، یک حقیقت بیشتر نیست؛ وجود خالق هم یک حقیقت بیشتر نیست.

و همان طور که عدم در ذات خود واحد است و وحدت دارد، وجود هم در ذات خود واحد است و وحدت دارد. و همان طور که کلمه ی وجود با هر موجودی سازگار است و اصل هر وجودی را تشکیل می دهد، خواه وجود خدا باشد یا وجود خلق خدا. مثلاً می گوئیم خدا موجود است، شیطان هم موجود است. نور و ظلمت هم موجود هستند. بالاخره کلمه ی وجود همراه هر موجودی و هر مفهومی ذکر می شود، چیزی نیست در عالم که وجود نداشته باشد. عدم هم همین طور است. هر جا وجود پا می گذارد، عدم هم به میان می آید. همان طوری که وجود «قدیم» داریم، عدم «قدیم» هم داریم. و همراه وجود «حادث»، عدم «حادث» هم داریم.<sup>۲</sup> پس به دلیل این که عدم یک حقیقت بیشتر نیست خواه وجود خدا باشد و یا عدم خلق خدا، وجود هم یک حقیقت بیشتر نیست؛ خواه وجود خدا

مقابله است و بعضی از علماء حائل را که بمتغیر تفسیر شد خائل بخاء ثخذ ضبط کرده و بصاحب خیال و صورت متمثل از مدرک تفسیر نمودهاند تتمهٔ حدیث آنکـه در اولیـتش نهایتی نیست چه عدم ، وجود ازلی را پیشی نگرفتـه و زمـانی بـر او تقـدم نجسـته و آخریتش را اندازه و غایتی نه. چه نیستی به هستی ازلی راه ندارد. آنکـه وقتـی بـر او سبقت نگرفته و زمانی بر او تقدم نجسته و زیاده و نقصان بر سبیل تناول و تبادل او را فرا نگرفتهاند که گاهی این بر او وارد شود و گاهی آن. ۲۱ – «قدیم» یعنی موجودی که ازلی است و زمانی نبوده که او موجود نبـوده اسـت. و

«حادث» یعنی آنچه که نبوده و بعد از عدمش، بوجود آمده است.

شرح دعای سحر

باشد یا وجود خلق خدا. و همانطور که وجود خدا قدیم است، عدم وجود خدا هم قدیم است. با این حساب وجود را با عدم و عدم را با وجود قیاس میکنند. و هر حُکمی که دربارهی عدم جاری میشود، دربارهی وجود هم جاری میکنند. مثلاً در استدلال به این که وجود و حقیقت یکی بیشتر نیست و فقط یک وجود و یک هستی است که بهوسیلهی مخلوقات و یا در لباس مخلوقات خود را به نمایش میگذارد، میگویند عدم یک حقیقت است و وجود هم یک حقیقت است و آن یک حقیقت چه در لباس خلق باشد و چه در لباس خالق، به عنوان خالق شناخته شود و یا به عنوان مخلوق، در هر حال یک حقیقت است که به دو صورت تجلّی و نمود یافته است. پس همانطور که عدم یک حقیقت است، وجود هم یک حقیقت است. فلاسفه این فرضیه را «اشتراک وجود» یا «وحدت وجود» مینامند.

اکنون به آنها می گوئیم اولاً این استدلال از نوع قیاس<sup>۲۲</sup> است و حقایق هرگز از مسیر قیاس قابل کشف نیست. انسانها هرگز نمی توانند وجود خدا را به وجود خود و یا هستی خدا را به هستی خود قیاس کنند. زیرا دو حقیقت متباین قابل قیاس با یکدیگر نیست و ما نمی توانیم حکم یکی از این دو حقیقت را دربارهی حقیقت دیگر پیاده کنیم. پس اگر عدم در مفهوم ذهنی یک حقیقت بیشتر نیست، خواه عدم وجود خلق باشد یا عدم وجود خالق، این دلیل نمی شود که وجود هم در ذات خود و موجودیت خود یک حقیقت بیشتر نباشد. خواه وجود خالق و یا وجود خلق. بلکه وجود خلایق، حقیقتی جدای از وجود خالق هستند. این دو وجود یعنی وجود خلق و خالق در اصل وجود و هستی قابل قیاس با

۲۲ – در اینجا مفهوم «قیاس» معادل قیاس در منطق ارسطوئی نمی باشد، بلکه در معنایی است که بر اساس منطق ارسطویی آن را «استدلال تمثیلی» می گویند. عدم اِتقان و استحکام استدلال تمثیلی به تفصیل در علم منطق مورد بحث قرار گرفته است. و یکی از دلایل عدم اتقان و اعتبار آن این است که احتمال تمثیل های ناروا و ناصواب بسیار زیاد است. و از آن جمله همین تمثیل ناروای فلاسفه و عرفای مسلمان است که خلق را با خالق مقایسه نموده اند و سبب طرح مسائلی سراسر باطل و موهوم در تاریخ فکر بشر شده اند.

تا ثريّا ميرود ديوار كج

خشت اوّل چون نهد معمار کج

م شرح دعای سحر

یکدیگر نیستند. انسانها در ذات خود و در وجود خود و در اصل هستی خود پیش از آن که در لباس ماهیّتها و مخلوقیتها درآیند، در اصل وجود خود محتاج و فقیر و فاقد ارزش میباشند. در صورتی ارزش پیدا میکنند که خداوند متعال آنها را به وسائل علم و قدرت مجهز کند و آنها را بهتر و بهتر بسازد. برابر تجهیزات وجودی خود که صنعت خداوند متعال باشد، ارزش پیدا میکنند. ارزش ذاتی و وجودی ندارند. ولیکن خداوند متعال ارزش ذاتی و وجودی دارد و در ذات خود غنی مطلق است. علم بینهایت و قدرت بینهایت است. ولیکن انسانها در ذات خود و در وجود خود و در اصل هستی خود فقیر مطلق و جهل مطلق و ضعف مطلق هستند. پس هرگز اثر وجودی خدا در وجود انسانها قابل ظهور نیست.

جواب دیگر این است: شما عدم را با وجود قیاس میکنید و میگوئید همانطور که عدم یک حقیقت است، وجود هم بایستی یک حقیقت باشد؛ ما در پاسخ به این استدلال باطل میگوئیم عدم چیزی نیست که برابر وجود قرار گیرد. عدم مانند نام خود عدم است. در حقیقت چیزی نیست تا کسی نام آن را به زبان آورد و یا برای آن ارزش قائل شود. به همین مناسبت مولای متقیان علی علیهالسلام عدم ازلی را باطل میداند و میفرماید: عدم یک مفهوم ذهنی دارد که فرع بر مفهوم وجود است.<sup>۲۲</sup> چون وجود خدا بود، عدم وجود به ذهن انسان آمد. نه این که عدم به استقلال، چیزی باشد تا کسی آن را ازلی و یا ابدی بشناسد. مولا علیه السلام در نفی ازلیت عدم میگوید:

سَبَقَ الْأُوْقَاتَ كَوْنُهُ وَ الْعَدَمَ وُجُودُهُ ٢٢

وجود خدا بر عدم و زمان سبقت دارد.

۲۳ – يعنى ذهن انسان در مقابل مفهوم اصيل و حقيقى «وجود»، مفهوم «عددم» را ساخته است و چنين نيست كه «عدم» همچون «وجود» بيرون از ذهن ما مصداقى عينى داشته باشد. ۲۴ – بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، جـ۵۴ ، ص۲۲: وَ فِي خُطْبَة أُخْرَى مَشْهُورَةً لَا تَصْحَبُهُ الْأُوتَاتُ وَ لَا تَرْفِدُهُ الْأَدْوَاتُ سَبَقَ الْأُوتَاتَ كَوْتُهُ وَ الْعَدَمَ وُجُودُهُ وَ الْاِبْتِدَاءَ أُزَتُه

شرح دعای سحر

در این مورد لازم است دربارهی وجودات اولیه، خواه وجود خالق که هستی خداوند متعال را تشکیل میدهد و یا وجود خلق که هستی اولیه خلق را تشکیل میدهد بحث کنیم.

دربارهی وجود خالق همین قدر بایستی بدانیم که یک حقیقتی است منزه و مجرد. یک وحدت ذاتی که در ذات او از ازل تا به ابد کوچکترین تغییری پیدا نمی شود. عارضهای عارض بر ذات خدا نمی شود و نیز این که ذات مقدس خدا عارض بر وجود کسی و یا چیزی نمی شود. ما انسان ها طوری هستیم که طبیعت روی ما اثر می گذارد، ما هم روی طبیعت اثر می گذاریم. و یا انسانهای دیگر با گفتن و شنیدن و اعمال دیگر روی وجود ما اثر مي گذارند. ما هم با گفتن و شنيدن روي وجود آنها اثر می گذاریم. تأثیر و تأثر به معنای اثر گذاری و اثریذیری از لوازم وجود مخلوقات است. هر موجودی در عالم از یک طرف موثر است، روی غیر خود اثر می گذارد و از طرف دیگر متأثر است و غیر او در او اثر می گذارد. وليكن ذات مقدس خداوند تبارك و تعالى نه اثر ذاتي روى موجودات عالم می گذارد و نه هم موجودات عالم در وجود خدا اثر می گذارند. اثر ذاتی به این کیفیّت است که مثلاً روح وارد بدن ما می شود و ما حیات و حرکت پیدا میکنیم. این حیات و حرکت اثر ذاتی روح است. و یا مثل این که حادثهای در روح ما پیدا می شود، مانند غمها و عصهها. این غمها و غصهها از طریق روح، روی بدن ما اثر می گذارند. این دو نوع اثر را اثر ذاتی مینامیم. یعنی بدن ما که زخمی بر میدارد در روح ما اثر میگذارد و یا روح ما که قوی و ضعیف می شود، در بدن ما اثر می گذارد. ولیکن ذات مقدس خداوند متعال از این اثر گذاری و اثریذیری منزه است. عدهای که آنها را حلولی مذهب می گویند عقیده دارند که این حیات و علم و شعور در وجود ما اثر ذاتی خداوند متعال است. خداوند که وارد بدن ما می شود، ما حيات پيدا ميكنيم و از بدن ما كه خارج مي شود يا قطع رابطه ميكند، مرگ عارض ما می شود.

پس در اینجا ذات مقدس خداوند متعال مؤثر واقع می شود، یعنی در وجود انسان اثر ذاتی باقی می گذارد. ولیکن مذهب آن ها باطل است.

م شرح دعای سحر

ائمه ی اطهار علیهم السلام این طور خدا را وصف و تعریف کرده اند که نه در چیزی به ذات خود اثر می گذارد، نه هم از چیزی متأثر می شود. از ازل تا به ابد به یک حال است. این وجود خداست که ذاتش علم است، ذاتش حیات و قدرت است. فقط یک ذات است، ولیکن به دلیل این که می داند، می گوئیم عالم است یا به دلیل این که می تواند، می گوئیم قادر است. و چون حیات می دهد می گوئیم زنده است. نه این که علم و حیات و قدرت سه چیز هستند که در وجود خدا متمرکز شده اند. بلکه خداوند یک واحد احدی الذات است. چیزی از ذات او خارج نمی شود و چیزی در ذات او قاهره ی خود آنها را می سازد. وجود ات عالم صنعت او هستند که به اراده ی خداوند متعال هستند. همان طور که ماشین آلات و کارخانجات و آن چه را انسان ها تولید می کنند، صنایع انسانها است؛ خود انسان ها و هر چه در عالم هست و خواهد بود، همه ی اینها هم صنعت خداوند متعال است.

بعد از قبول علت فاعلی جهان که همان خداوند متعال است، برای پیدایش هر مخلوقی یا هر مصنوعی چارهای نیست به جز وجود سه اصل، که اگر یکی از این سه اصل نباشد، پیدایش مخلوق و مصنوع محال است:

<u>اصل اول</u> مواد اولیه که با آن چیزی را بسازند.

اصل دوم علت غایی یا هدف خدا از خلقت و آفرینش.

اصل سوم قوانین علمی و هندسی که بر اساس آن موجودات عالم ساخته میشوند و هرکدام شکل مخصوصی و خاصیت معینی دارند. در اینجا لازم است در اطراف مواد اولیه که از آن مخلوقات ساخته میشوند، بحث کنیم که آنها چه هستند و پیش از آنکه این مواد اولیه در خلقت عالم و آدم بکار روند، چه وضعی دارند.

این حقیقت را میدانیم که هر مخلوق نمایشی است از مواد اولیه ای که در خلقت آن به کار رفته است. زیرا همان مواد اولیه با یکدیگر ترکیب و در یکدیگر ادغام میشوند و بر اساس هندسهی ترکیبی، خود را به شکل مخصوصی نمایش میدهند. پس میتوانیم مواد اولیهی هر مخلوقی را در وجود همان مخلوق جستجو کنیم. اگر بخواهیم بدانیم میز و مبلها از چه

شرح دعای سحر

چیز ساخته شده است، میبینیم چوبها و هیزمها در میز و مبلها نمایش پیدا میکند. چیزی که اضافه دارد شکل و هندسهی مخصوص است، و اِلّا همان هیزمها و چوبهای جنگل هستند که در اثر تراشکاری به این صورتها در آمدهاند.

و یا اگر بخواهیم بدانیم فلز اولیهی ماشینها چیست، آن فلزات در پیکرهی ماشینها خود را نمایش میدهد. یعنی آهن و فلزات دیگر. مخلوقات خدا هم همين طور هستند. اگر بخواهيم بدانيم تن انسان ها و بدن مخلوقات از چه چیزی ساخته شده، می توانیم مواد اولیهای که در ساخت بدن بكار رفته است را در بدن جستجو كنيم. مى بينيم مواد اوليه ذراتی هستند قابل ترکیب و قابل تجزیه که از یکدیگر جدا بودهاند و با یک عوامل و وسائلی به یکدیگر اتصال پیدا کردهاند و به این صورتها در آمدهاند. در اینجا اگر بخواهیم مواد اولیهی صنعت را در آن وضع ابتداییاش ببینیم، بایستی آنها را از مسیر تجزیهی کمّی و کیفی به آن حالات اوليه برسانيم و در آن جا بدانيم آن چه اصلي است که از آن، کیفیّتها پیدا می شود، مانند حیات و قدرت. و آن چه اصلی است که از آن، کمیتها پیدا می شوند، مانند حجم تن و بدن و مخلوقات. بدیهی است که اگر بخواهیم هر جزئی از اجزاء یک حشره را تجزیه کنیم تا به اصول اولیهی آن برسیم، لازم است دقت کنیم که این حشرهی کوچک یا بزرگ از چه چیزهایی ترکیب و ساخته شده است. اولین چیزی که از این حشره یا حیوان در نظر ما جلوه می کند، حجم تن و بدن اوست. تن و بدن این حیوان که یک موجودی است قابل لمس و قابل رؤیت و ما از طریق حواس ينج گانه مي توانيم با تن و بدن اين حيوان تماس حاصل کنيم، جسمي است محدود به ابعاد ثلاثهی طول و عرض و عمق، و باز میبینیم جسمی است قابل تجزیه. همان طور که از اجزاء بسیار کوچک بوجود آمده، به اجزاء بسیار کوچکتر هم قابل تجزیه است. در مسیر تجزیهی کمّی می توانیم حجم بدن این حیوان را به ذرات بسیار کوچکی برسانیم که دیگر از شدت خردی و کوچکی قابل تقسیم و قابل تجزیه نباشد. به نحوی که تجزیه و تقسیمش مساوی با اعدام و نابودیاش باشد. در اینجا این بدن از

ثنرح دعاى سحر

نظر تجزیهی کمّی خاتمه پیدا میکند. زیرا با تجزیه، از ابعاد ثلاثهی این بدن که کمیّت نامیده می شود کاستیم و این کمیّت را کوچک کردیم تا رسیدیم به ذراتی که میتوانیم آن را یک بعدی و یا «نقطهی موهوم» بدانیم. از این جهت آن را یک بعدی می گوئیم که قابل تقسیم به ابعاد ثلاثه (طول و عرض و عمق) نیست. ذرمای است که حجمش برابر بُعدش است. همان جا را که عرض مینامیم عمق است و همان جا را که عمق مى الميم طول است و همان جا را كه طول مى الميم عرض و عمق است. پس تجزیهی این جسم از نظر کمیّت خاتمه پیدا میکند و به جایی مىرسد كه نمى توانيم آن را متّصل بناميم و بُعدى براى آن پيدا كنيم. ذرات را در این حال و وضع به اصطلاح فلاسفه «نقطهی موهوم» مینامند. نقطهای است که فاقد ابعاد ثلاثه است **از این جهت که فاقد بُعد است، پس** «نیست». و از این جهت که قابل ترکیب به امثال خود است و مبدأ پيدايش ابعاد ثلاثه مىشود، مىگوئيم «هست». پس اين ذره به يک حساب هست و به یک حساب نیست. نام آن را نقطه ی موهوم می گذارند. اما بهتر این است که بگویند «نقطهی معلوم» زیرا یک حقیقتی است که قابل تجزیه و تقسیم نیست، ولیکن قابل ترکیب است. ماده را در این حال به اصطلاح قرآن «ظِل» نامیدهاند؛ یعنی سایه. خداوند در آیهی چهل و ينج سوره فرقان مىفرمايد:

اً لَمْ تَرَ إِلَى رَبِّک کَیْف َ مَدَّ الظِّلَّ... نمیبینی پروردگار تو چگونه سایه را امتداد میدهد تا آن را به ثمر برساند...

بعضیها گفتهاند ظلّ در این آیه همین سایههای معمولی است که از تابش آفتاب پیدا میشود. به آنها می گوئیم این سایهها هیچ است و قابل امتداد نیست. بلکه به معنای سلب نور آفتاب است. وقتی که نور نتابد سیاهی پیدا میشود و این سیاهی به معنای عدم است و عدم قابل امتداد نیست. ظلِّ قابل امتداد که خداوند آن را کِش میدهد و به ثمر میرساند، به صورت کوه و دریا و صحرا و انسان و حیوان درمیآورد، همین مادهی اولیه و ذرهی غیرقابل تقسیم است که حجم بدن موجودات از آن پیدا

شرح دعای *تحر* 

میشود. این ذرهی کوچک را خداوند متعال در مسیر افاضهی روح و اضافهی ذرات به ثمر میرساند تا به مقام یک انسان میرسد.



تنزح دعاي تتحر

تجزيدي كيفي

تجزیهی کیفی به معنای تجزیهی آثار و حرکات و رنگها و شکل و قیافههای یک مخلوق است.

این را میدانیم که هر مخلوقی بر اساس کم و کیف بوجود آمده است. کمیّت هر موجودی ملازم با کیفیّت و کیفیّت هر مخلوقی ملازم با كميت آن است. نه كميت بدون كيفيت قابل ظهور است و نه هم كيفيت بدون کمیّت قابل ظهور است. ممکن است کمیّت زیادتر باشد و کیفیّت كمتر و یا كیفیت از كمیت زیادتر باشد. ولی ممكن نیست یک مخلوقی كيفيت خالصي باشد، بدون كميت و يا كميت خالص باشد، بدون كيفيت. مثلاً یک دسته گل و یا یک دانه سیب را در نظر بگیرید، محصولی است از کمیّت و کیفیّت. کمیّت برگ گل، حجم آن است که ترکیبی از ذرّات و مادیّات است. خداوند مواد و ذرّات را به یکدیگر ارتباط داده و از این ارتباط سطحی به صورت برگ درخت و یا برگ گل بوجود آورده و یا از این ارتباط حجمى مانند سيب و گلابى ساخته است. اين حجم يا سطح هر دو قابل تجزیه هستند، کوچک و کوچکتر می شوند تا برسند به مادهای که قابل تجزیه نیست. و اما از نظر کیفیت، رنگ برگ گل و یا دانهی سیب کیفتت به حساب می آید. شکل این سیب به صورت کروی یا صورت دیگر به کیفیّتی که زیبا باشد، کیفیّت به حساب می آید. لطافت دانهی سیب و یا برگ گل از کیفیت آن پیدا می شود. هم چنین شیرینی و لذت هایی که از سیب و یا گلابی میبرند، شیرین باشد یا مزههای دیگر، کیفیّت به حساب می آید. نیرو و انرژی که از این دانهی سیب و میوهها نصیب انسان می شود و انسان از خوردن آن قدرت و قوّت پيدا مي كند، كيفيّت آن به حساب ميآيد.

به همین ترتیب آنچه سبب درک زیبایی عینی و یا ذوقی و یا بینایی انسان میشود هم از اقسام کیفیّت محسوب میگردد. آن جا که

شرح دعای سحر

می گویند فلان چیز چقدر قشنگ است و از زیبایی عینی آن بحث می کنند که در برابر چشم انسان جلوه می کند. همچنین آن جا که می گویند فلان چیز چقدر شیرین است، از کیفیّت حرکات مواد آن بحث می کنند که در چه مسیری قرار گرفته و چگونه با یکدیگر ترکیب شده که این اندازه لطیف و شیرین است. و نیز آن جا که از شکل و هندسهی آن بحث می کنند، زیبایی علمی آن را مطرح می کنند و می گویند خدای سازنده چگونه املاح و مواد این سیب را به یکدیگر ارتباط داده که به این زیبایی درآمده است.

در واقع می توانیم کیفیتها را به شش قسم تقسیم کنیم که هر قسمی از طریق حس مخصوصی قابل کشف و درک است. مناظر زیبا از طریق حس بینایی، لذت و مزه خوراکیها از طریق ذائقه، بوی خوش و بد موجودات دیگر از طریق حس بویایی، صوت و صدای زیبا از طریق حس شنوایی، نرمیها و درشتیها (ملایم و ناملایم) از طریق حس لامسه، هندسه و ترکیب ذرات با یکدیگر، تا صورت زیبایی پیدا کند، از طریق حس ششم که آن را علم و ادراک مینامند. کیفیّات شش گانهی بالا قابل تجزیه و تقسیم هستند تا جایی که به حد صفر برسند یا از طریق کثرت مراتب به بینهایت وصل شوند. لازم است این حقیقت را بدانیم که در دنیای علم مطالبی است تازه و کمسابقه و آن این است که آیا ماده به دلیل مادیت این همه کمالات پیدا میکند مانند حیات و حرکت و رنگ و بی نگی و یا شعور و ادراک و یا صفات دیگر و یا این کمالات از خارج ماده به ماده تعلق می گیرد. آیا ماده در ذات خود متحرک است که حرکت از ماده قابل سلب نیست و یا در ذات خود حیات و نورانیّت است که این حيات و نورانيت از ماده قابل سلب نيست و يا اين كه حركت و حيات و نورانیّتی که به ماده تعلق می گیرد قابل اثبات و قابل سلب است. مادیون عالم و فلاسفه هر دو در وحدت ذاتی ماده و یا وحدت ذاتی وجود که حقیقتی فوق ماده است، اتفاق دارند و می گویند اصل آفرینش اگر ماده است فقط یک حقیقت است و یا اصل آفرینش که چیزی به نام وجود فوق ماده است، آن هم یک حقیقت است.

شرح دعای سحر

فلاسفه و مادیون قائل به ترکیب اصول آفرینش نیستند، می گویند اصل آفرینش یک حقیقت است خواه ماده باشد و یا چیزی بالاتر از ماده، وليكن به أنها مي كوئيم اكر اصل أفرينش يك حقيقت است، لازم مي أيد که تمامی صفات کمالی که در آن یک حقیقت تمرکز یافته قابل سلب نباشد. همان طور که قابل اثبات نیست زیرا یک حقیقت به تمام معنا یک حقیقت از نظر لوازم ذاتی بین نفی و اثبات قرار نمی گیرد بلکه هر چه دارد ملازم ذات است و قابل سلب نیست اگر حیات و حرکت و یا نور و نورانیت از لوازم ذات ماده باشد، ماده هرگز در دو حال بین سکون و حرکت و یا موت و حیات و یا نورانیّت و ظلمت قرار نمی گیرد زیرا حیات لازمه ذاتی ماده است و لازمه ذات از ذات قابل سلب نیست. با این که با حس و تجربه ثابت شده است که مواد عالم و اجسامی که از ترکیب آنها پیدا می شود از نظر حركت و سكون و يا موت و حيات و يا نور و ظلمت بين سلب و اثبات قرار می گیرد در حالی که ماده ساکن است حرکت پیدا می کند و در حالی که متحرک است ساکن می شود در حالی که زنده است می میرد و در حالي که مرده است حیات پیدا مي کند همين طور نورانيّت و ظلمت و يا رنگ و بی رنگی. سلب و اثبات حیات و حرکت از ماده برهان این حقیقت است که حیات و حرکت اثر ذاتی ماده نیست بلکه ماده با اصلی که منشأ حیات و حرکت است ترکیب می شود تا زمانی که ترکیب به حال خود باقی باشد حیات و حرکت هم باقی است و اگر تجزیه شود و این دو اصل از یکدیگر جدا شود حیات و حرکت هم از بین می رود پس حیات و حرکت در مواد عالم اثر ترکیبی است و ترکیب هم لااقل دو اصل یا بیشتر لازم دارد. در ایجاد آن عاملی که سبب اشتباه مادیون و طبیعیون شده در این که فقط قائل به اصل ماده هستند و می گویند به جز ماده و خصایص ذاتی ماده چیزی در عالم نیست اشتباه آنها از ایجاد پیدا می شود که مشاهده میکنند مواد عالم مجهز به یک سرمایههای درونی هستند. تجهیزاتی که در ذات ماده و در دل مواد قرار می گیرد و منشأ حرکت و حیات آن ها می شود از ذات ماده بروز می کند زیرا آنها از مسائل جعل ماهیّت و یا ترکیب ماهوی غافل هستند. ترکیب در اصطلاح آنها و در مکتب آنها به معنای

شرح دعای سحر

ترکیب مواد مختلف با یکدیگر است مثل ترکیب آب و خاک و یا مواد شیمیایی با یکدیگر و از این قبیل ولیکن از ترکیب ذاتی ماده با غیر ماده آگاهی ندارند. زیرا اصلی که در نهاد ماده قرار می گیرد و در اثر ترکیب با ماده حیات و حرکت و رنگ بوجود می آورد یک اصل مجردی است که با حواس ينجَّانه مسلح يا غير مسلح قابل كشف نيست. روح حيات به تنهایی قابل کشف نیست همین طور رنگها و نورها پیش از آن که با ماده ترکیب شوند قابل رؤیت و قابل کشف نیستند و همچنین بعد از آن که با ماده ترکیب شدند اثر ذاتی آنها در ماده قابل کشف است ولیکن ذات آنها در ماده هم قابل كشف نيست مثلاً روح وقتى وارد بدن مىشود. بدن در اثر ورود روح حیات و حرکت پیدا میکند این حیات و حرکت اثر ذاتی روح است ولیکن در هر جای بدن گردش کند یا با هر نوع وسیلهای که بتوانند مجردات لطيف را كشف كنند، امكان كشف ذات روح در ماده يا بدن وجود ندارد، لطيفهاي است كه نه قابل رؤيت است و نه قابل كشف. خداوند این روح را در دل ماده قرار میدهد ماده با روح ترکیب می شود یک ترکیب ماهوی و ذاتی که از آن تعبیر به جعل ماهیّت میکنند. یعنی حیات و نیرو به هر میزانی که خدا بخواهد در دل ماده قرارمی گیرد بدون این که با ورود نیرو به ماده حجم ماده بزرگتر شود یا با خروج نیرو از ماده حجم آن کوچکتر شود. مواد عالم با یکدیگر ترکیب و در جوار یکدیگر قرار می گیرند ولیکن در دل یکدیگر قرار نمی گیرند. مادهای به ماده دیگر متصل می شود و بین آن ها خاصیت و اثر مبادله پیدا می شود ولیکن مجردات که با ماده ترکیب می شوند در ذات ماده و در دل ماده جا می گیرند و ماده به وسیلهی آنها شارژ می شود حیات و حرکت پیدا مىكند بدون اين كه از اين تركيب بر حجم ماده اضافه شود. وليكن ترکیب مواد با یکدیگر چنین نیست. وقتی مادهای با مواد دیگر ترکیب می شود حجم ماده بزرگتر و زیادتر می شود. همچنین وزن و جرم آن ها بالاتر می رود مثلاً اگر یک گرم اکسیژن را با یک گرم ئیدروژن ترکیب كنند بعد از تركيب حجم هر دو و وزن آنها و جرم أنها بالا مىرود وليكن اگر به ماده اكسيژن و ئيدروژن نيرو دهند تا بر حركت و حيات آن

اضافه شود از این اضافه نیرو، بر حجم و وزن آنها چیزی اضافه نمی شود مانند نيروي برق كه بر آهنربا وارد مي شود وليكن آن را سنگين تر نمی کند و اگر مادهای را رنگین کنند، وزن و حجمش سنگین تر نمی شود. مجردات که در دل مواد و اجسام قرار می گیرند در آنها حیات و حرکت بوجود می آورند ولیکن برحجم آنها و جرم آنها چیزی اضافه نمی کنند. از این جهت مادیون که مشاهده میکنند حیات و حرکت در دل ماده متمركز شده است خيال كردهاند اين حيات و حركت مانند ابعاد ثلاثه اثر ذاتی ماده است. فکر نمیکنند اثر ترکیبی باشد زیرا یک جزء مرکب که روح مجرد باشد با حواس پنجگانه قابل کشف نیست تجزیه کیفی در مواد عالم از مسیر تقویت و تضعیف دایر می شود مانند نیروی برق که در ماشین ها گاهی با ولتاژ بالا قرار می گیرد و گاهی با ولتاژ پایین تر و قابل تقویت و تضعیف است که اگر نیروی برق ضعیف باشد حرکت ماشین آلات و یا روشنایی چراغها ضعیفتر است و اگر نیروی برق قوی تر باشد حرکت و روشنایی سریعتر و قویتر است. تجزیه کیفی موجودات عالم از نظر حیات و حرکت به همین کیفیت است. ممکن است یک انسانی از نظر سلامتی بدن خیلی چاق و سنگین باشد ولیکن از نظر نیروی حیات و حرکت ضعیف باشد و یا انسان دیگری از نظر بدن و تن خیلی ضعیف و لاغر باشد ولیکن از نظر نیروی روحی و حیاتی خیلی بالا باشد. آن چنان که یک چنین حالاتی در مولای متقیان امیرمؤمنان علیه السلام مشاهده شده است. گاهی مردم آن حضرت را در وضعی می بینند که با دست خود نان خشکیده را نمی تواند بشکند از فشار زانو کمک می گیرد و گاهی آن چنان نيرومند است كه در خيبر را كه آن قدر سنگين است ميكَند و به جای سیر از آن استفاده می کند و یا آن چنان شمشیر میزند که کلاه خود و زره حریف خود را مانند یک خیار میبرد و تن حریف خود را به دو نصف تقسیم میکند مردم از مولا پرسیدند که این دست پرقدرت شما که توانست در خيبر را بكند و سپر خود قرار دهد چگونه از شكستن نان جوین عاجز میماند که از فشار زانو استفاده میکند. حضرت جواب میدهد که ما با هر کاری رو به رو میشویم به اندازهی همان کار نیرو و

شرح دعای سحر

توانایی در وجود ما پیدا می شود. در مقابل کارهای سنگین تر نیروی بیشتری داریم و در مقابل کارهای سبکتر نیروی کمتر.<sup>۲۵</sup> پس حیات و حرکت که با عامل روح و نیرو در وجود انسان قرار می گیرد قابل تضعیف و تقویت است میتوانیم نیروی یک جسمی را از آن جسم بگیریم که اجزاء آن از یکدیگر متلاشی شوند. و یا نیروی بیشتری به آن جسم بدهیم تا رابطه اجزاء آن با یکدیگر قویتر و محکمتر باشد. پس نیرو در نهاد اجسام قابل تقويت و تضعيف است همين طور روح حيات. كساني هستند كه از حیات بیشتری برخوردارند و کسانی از حیات کمتر. گر چه روح حیات و روح حركت هر دو يك حقيقت هستند وليكن قابل تقويت و تضعيف هستند. انسانها در دوران جوانی حرکت و حیات بیشتری دارند و در دوران پیری نیروی حیات و حرکتشان ضعیف تر و کمتر است. اجسامی که در عالم هستند از نظر روح استمساک که اجزاء داخلی جسم را کنار يكديگر نگه مىدارد 7 و همچنين از نظر روح نباتى كه قابليت جذب و دفع مواد را ییدا میکند و از نظر روح حیوانی که دارای احساس و شعور می شود و همچنین از نظر روح انسانی که دارای علم و ادراک است؛ قابل تقویت و تضعیف هستند. گاهی یک گیاه آن قدر ضعیف است که در حد جمادات قرار می گیرد. قدرت رویندگی و جذب و دفع آن بسیار ضعیف است و گاهی آن قدر قوی است که شبانه روزی چندین هزار مواد عالم به وجود خود جذب و دفع میکند و به حجم خود می افزاید. تجزیه کیفی به معنای همین تضعیف و تقویت نیروهای داخلی اجسام است. از نظر نورانیّت قابل تضعیف و تقویت است همچنین از نظر رنگهای مختلف و از

۲۵ - امالی شیخ صدوق - ترجمه کمره ای، ۲۵ مجلس هفتاد و هفتم: فَرُوِیَ أَنَّ أُمِيرَ الْمُوْمِنِينَ عِ قَالَ فِي رِسَالَتِهِ إِلَى سَهْل بْنِ خُنَف رَحِمَهُ اللَّهُ وَ اللَّه مَا قَلَعْتُ بَابَ خَيْبَرَ وَ رَمَيْتُ بِهِ خَلْف ظَهْرِی أَرْبَعِینَ ذَرِاعاً بَقُومٌ جَسَدَيَّة وَ لَا حَرَرَ تَعْذَالِيَّة لَكِنَّی أَیَّدْتُ بِقُومٌ مَلَكُونِیَّة وَ نَفْس بِنُور رَبَّهَا مَعْنَى أَرْبَعِینَ ذَرِاعاً بَقُومٌ جَسَدَيَّة وَ لَا حَرَكَة غِذَالِیَّة لَكِنَّی أَیَّدْتُ بِقُومٌ مَلَكُونِیَّة وَ نَفْس بِنُور رَبَّهَا مَعْنَى أَرْبَعِینَ ذَرِاعاً بَقُومٌ جَسَدیَّة وَ لَا حَرَكَة غِذَالِیَّة لَكِنَّی أَیَّدْتُ بِقُومٌ مَلَكُونِیَّة وَ نَفْس بِنُور رَبَّهَا مُضَيْدَة وروایت شده كَه امیر المؤمنين دُر ضَمَّن نامه خود به سَهل بن حَنیف نوشت: مسن در خيبر را نكندم و چهل ذراع بعقب اندازم بتوانای تنی و نیروی غذائی؛ بلكه از قسدرت معن ملكوتی و جان خدا پرورده ای كمک گرفتم.

شرح دعای سحر

نظر حیات و حرکت و علم و ادراک در تمامی این موارد اجسام و مواد عالم بین نفی و اثبات و یا تضعیف و تقویت قرار می گیرد و در این جا لازم است این حقیقت را بدانیم که زمانی که رنگها و یا نورها و یا نیروی حیات و حرکت از اجسام سلب می شود آیا سلب این نیروها به معنای فانی شدن روح حیات و حرکت است یا به معنای قطع رابطه و سلب تعلق از مواد و اجسام. از مسیر تضعیف و تقویت مواد عالم در حیات و حرکت و رنگ و بی رنگی و نورانیّت و ظلمانیت این حقیقت کشف می شود که ماده از یک اصول غیر مادی تغذیه می شود و تقویت پیدا می کند. همه میدانند که مواد عالم در وضع ابتدایی خود فاقد حرکت و حیات هستند. در این جا می گوئیم این موادی که فاقد حرکت و حیات هستند به اضافه مواد دیگر حیات و حرکت پیدا میکنند آیا ماده به اضافه ماده دیگر ارزش پیدا می کند و یا ماده منهای ماده دیگر ارزش خود را از دست میدهد یا به تعبیر ديگر مي گوئيم آيا جسم ساكن به اضافه جسم ساكن ديگر حركت پيدا مي کند و یا جسمی که مرده است و فاقد حیات است به اضافه مرده دیگر حيات پيدا مىكند البته چنين نيست. مواد عالم خلقت كه در ذات و حقيقت خود فاقد حركت و حياتاند اين مواد به اضافه مواد هم جنس خود حرکت و حیات پیدا نمی کند بلکه برای ایجاد حرکت و حیات در مواد عالم و یا رنگ و نورانیت اصل دیگر غیر مادی لازم است که با ورود و ظهور آن اصل در ماده حیات و حرکت پیدا شود و آن اصل به معنای نور و نیرو در عالم خلقت است. خداوند آن جا که اصول آفرینش را در کتاب مقدس خود برای ما توضیح میدهد خبر میدهد که ابتدا دو اصل به نام نور و ظلمت أفريده و از تركيب اين دو اصل با يكديگر حيات و حركت در عالم به وجود می آورد. اگر چه فلاسفه گفتهاند ظلمت به معنای عدم نور است چون روشنایی نیست ظلمت پیدا می شود و چون روشنایی هست نورانیّت ظاهر میشود ولیکن ما به آنها میگوئیم آیا نور و روشنایی وقتی که ظاهر می شود چه چیز را روشن میکند. نور و روشنایی که خود به خود روشن است دلیلی ندارد که روشنایی خود را رها کند تا فضا تاریک شود و باز روشنی خود را ظاهر گرداند تا فضا روشن شود. مثلاً هوای محیط به کرهی

شرح دعای سحر

زمین خود به خود یک هوایی است ظلمانی و اگر هم نور ضعیفی دارد نوری است که از ستارگان و اجرام آسمانی تابش میکند. این هوای ظلمانی که در ذات خود ماده است اگر ماده به دلیل مادیت نور است، پس چرا روشن نیست و اگر ماده به دلیل مادیت ظلمت است پس چرا روشنایی به وجود میآید. ما با حس و عیان مشاهده میکنیم که نور خورشید هوای محیط کرهی زمین را روشن میکند وقتی که نور با هوا ترکیب میشود فضا و هوا روشن است و وقتی که شعاع نور از هوا اخراج می شود هوا به تاریکی بر می گردد و نور خورشید در فضایی که خالی از ماده و هوا باشد رها شود روشنایی به وجود نمی آورد پس برای پیدایش روشنایی دو اصل لازم است یکی هوا که از جنس ماده است و یکی هم نور و روشنایی که از جنس ماده نیست. این دو با یکدیگر ترکیب می شوند، روشنایی پیدا می شود و با تجزیه و سلب ترکیب هوا و ماده به تاریکی خود برگردد. همین طور اجسام با روحی که منشأ حیات آنها شده است وقتی جسم انسان یا حیوانات دیگر با روح ترکیب می شود، در جسم حیات و حرکت ظاهر می شود و وقتی که روح و جسم از یکدیگر جدا می شوند، حیات و حرکت از بین میرود. پس اگر در طبیعت به جز ماده تنها چیزی نباشد از یک اصل بسیط به نام ماده پیدایش این همه اجسام و اشکال مختلف محال و ممتنع است.

بنا بر این همانطور که خداوند در قرآن و در ابتدای سوره انعام تذکر میدهد برای ایجاد مخلوقات و برای پیدایش حرکت و حیات و شعور و ادراک دو اصل به نام نور و ظلمت یا به نام نور و ماده آفریده و این دو اصل را با یکدیگر ترکیب میکند و از ترکیب آنها با یکدیگر این همه صنایع و عجایب مختلف بوجود میآید.

منظور از این بحثها رد عقاید کسانی است که انسان را و مخصوصاً انسانهای کامل را صنعت خدا و مخلوق خدا نمیدانند، بلکه انسان را **جلوهی خدا** میدانند و می گویند انسان از نظر شکل و قیافه و قد و بالا و رنگ و بیرنگی و مشخصات دیگر مخلوق است ولیکن از نظر ذات و حقیقت، اشتراک وجودی با خداوند متعال دارد. انسان و خدای انسان یک

شرح دعای سحر

وجودند لیکن یکی از این دو وجود در لباس قید و ماهیّت و دیگری در لباس بیقیدی به طور اطلاق. اطلاق و مطلق، قید و بیقیدی هم که یک عوارض بیشتر نیست. قید و بیقیدی مانند نور مطلق و یا نوری است که از روزنه اتاق به کف اتاق می تابد نوری که از روزنه تابیده یک نور محدود و مقید است که به طور عمودی تابش میکند یک متر زمین را روشن و رنگین مینماید. نوری که از روزنه تابیده از نظر جنسیّت نوری است که با نور مطلق فرقی ندارد. تنها فرقش همین است که نور کائنات بیقید و حدود است. نامحدود و نامتناهی است. ولیکن نوری که به کف اتاق تابیده محدود و مقید است. ولی هر دو در اصل نورانیّت مشتر کاند و در جنسیّت نوری یکی هستند. یکی از آنها نور مطلق بدون قید قاعده و دیگری نور مقيد با قيد و قاعده. أنها مى گويند حقيقت وجود خدا مانند نور مطلق است خدا در ذات خود و در وجود خود یک حقیقت نامتناهی است. این حقیقت نامتناهی در لباس این و آن و قیافههای چنین و چنان جلوه مى كند. مخصوصاً در لباس انسانها و فرشتگان. بين خلق و خالق اشتراك وجودى قائل اند. مى گويند خالق و مخلوقات جلوه وجودند. يک حقيقت و يک وجود بيشتر نيست و بقيه، نمايش آن وجودند مخصوصاً انسان و انسانهای برتر و بالاتر. اگر چنین باشد که انسانها جلوه وجودند مانند نور اتاق شما كه جلوه نور خورشيد است. انسانها با اين حساب مصنوع و مخلوق خدا نیستند بلکه نمایش وجود خدایند. در اصل وجود با خدا فرقی ندارند. همان طور که لمعه نور با نور مطلق فرقی ندارد ولی معلوم نیست که چگونه ممکن است ما موجودات را مخلوق خدا بدانیم با این که اینها جلوه خدایند. ولیکن براساس اصل تفکیک وجودی صانع و مصنوع و خالق و مخلوق و بر اساس این اصل که هر کسی بخواهد صنعتی داشته باشد و مجلوقى بسازد بايستى ابتدا مواد اوليه آن صنعت را آماده كند و بعد آن مواد اولیه را شکل بدهد و مهندسی کند تا خاصیت مطلوب را از صنعت خود بدست آورد. انسانها نیز مانند مخلوقات دیگر از اصل وجود گرفته تا مشخصات ذاتی و صوری در تمام این مراحل مخلوق خدا هستند. خداوند ابتدا مادهای می آفریند تا از آن ماده اجسام را بسازد و بعد روحی می آفریند

شرح دعای سحر

تا با آن روح به ابدان مرده حیات بدهد و بعد از پیدایش حیات با تعلیمات خود عقل و شعور به وجود می آورد. صنعت به این کیفیّت برهانی است روشن که انسانها در هیچ مرحلهای از مراحل وجود خود خواه اصل ذات باشد و یا در هستی پیش از ذات که به صورت انسان درآمده در هیچ مرحلهای از این مراحل اشتراک وجودی و جنسی با وجود خداوند متعال ندارند بلکه دو وجودند متباین، یکی خالق و دیگری مخلوق. اشتراک وجودىها عقيده دارند كه انسانها در اصل وجود با خدا يكى هستند. اشتراک موجودیها هم می گویند انسانها در اصل موجودیت با خدا یکی هستند. فرق وجود با موجود این است که وجود عبارت است از هستی مطلق پیش از آن که قیافهای بگیرند و به صورتی ظاهر شوند اما موجود عبارت است از هستی مطلق در لباس نمایش و صورت. اگر وجود و موجود را به صنايع بشرى و انسانى تشبيه كنيم مى گوئيم وجود مانند فلزات هستند در معادن پیش از آن که استخراج شوند و به صورتی درآیند. وليكن موجود عبارت است از فلزاتي كه از معادن استخراج شده و به شکلهای مختلف مانند ماشینآلات در آمدهاند. آن چه از فلزات که ساخته شده و به صورتی جلوه کردهاند موجودند و آن چه از فلزات که در معادن متمركز است استخراج نشده مانند وجود است. عدهای از فلاسفه كه قائل به اصالت ماهیّت و یا موجودیت هستند می گویند خدا هم موجودی است مانند موجودات دیگر و عده دیگر که قائل به اشتراک وجود هستند می گویند خدا در اصل وجود یک حقیقتی است نامتناهی منهای کمیّت و کیفیّت. ولیکن مخلوقات و موجودات کمیتها و کیفیّتهایی هستند که وجود مطلق در قالب آنها جلوه نموده و به نمایش درآمدهاند. پس به طور كلى فلاسفه قائل به تباين حقيقت وجود خدا با حقيقت وجود خلق نیستند. می گویند حقیقت یکی است خواه وجود خدا باشد و یا وجود خلق خدا. وليكن صورتها و قيافهها و كيفيّتها و كميتها غير از خدا و حقيقت متباين با حقيقت است و اين صورتها و كيفيّتها هم وجود حقیقی ندارند بلکه وجود عرض و اعتباری دارند که انسانها در ذهن خود آن را تصور می کنند و اگر انسان و صورتهای ذهنی انسان نباشد و کسی

ثمرح دعاي تحر

نباشد که صورتها و قیافهها را در ذهن خود تصور کند. ماهیات وجود حقیقی نخواهند داشت بلکه ماهیات وجودات ذهنی و اعتباری خلاف حقیقت هستند که اگر انسان وجود آنها را اعتبار کند، هستند و اگر اعتبار نکند نیستند. پس یکی از اختلافات اساسی بین حکمت انبیاء و فلسفه همین است که انبیاء قائل به تباین حقیقت وجود خلق با حقیقت وجود خالق هستند ولیکن فلاسفه قائل به اشتراک وجود خلق با وجود خالق هستند انبیاء می گویند مخلوقات در حقیقت وجود خود غیر از خدا هستند و در کمیتها و کیفیتها و صورتها غیر از وجود خدا هستند. ما در اینجا بحث تفسیر دعای سحر را بر مبنای مکتب انبیاء شروع می کنیم تا ثابت کنیم انسان در اصل هستی و عوارض هستی مخلوق خداوند متعال است و خداوند منزه است از این که شباهت جنسی و وجودی با خلق خود داشته باشد.

بی شک انسان و تمامی موجودات عالم صنعت خداوند متعال اند. یعنی اثر ارادی خدا هستند نه این که اثر ذاتی خدا باشند. فرق بین آثار ارادی و آثار ذاتی این است که هیچ ذاتی و هیچ موجودی در بروز دادن آثار ذاتی خود اراده و اختیار ندارد. بلکه آثار ذاتی از هر ذاتی و از هر موجودی قهراً و جبراً باعث بروز و ظهور است. خواه آن ذات و یا آن مخلوق بروز و ظهور آن را بخواهد و یا نخواهد. ولیکن آثار ارادی چنین نیست. آثار ارادی به میدهد و اگر نخواهد اثر ظاهر میشود. اگر بخواهد اثری از خود بروز میدهد و اگر نخواهد اثری از خود بروز نمیدهد. آثار ذاتی مانند ظهور حرارت از آتش و یا ظهور نور و روشنایی از چشمه نور و یا ظهور برودت از یخها و هواهای سرد و آثار ارادی مانند اعمالی که انسانها انجام میدهند و یا سخنانی که میگویند و یا حرکات و سکناتی که به اراده و اختیار خود انجام میدهند و اگر بخواهند سخن میگویند و یا عملی انجام میدهند و انجام میدهند و اگر بخواهند سخن میگویند و یا عملی انجام میدهند و اگر نخواهند ساکت و صامتاند. ولیکن ظهور آثار ذاتی به اختیار ذوت انجام میدهند و اگر بخواهند سخن میگویند و یا عملی انجام میدهند و اگر نخواهند ساکت و صامتاند. ولیکن ظهور آثار ذاتی به اختیار ذوت نیست. به همان دلیل که خودشان هستند آثار ذاتی آنها هم هست و در

ثمرح دعاي سحر

أتش نیست که حرارت داشته باشد یا نداشته باشد زیرا آتش همان حرارت است و حرارت هم آتش است. دو لفظ هستند برای یک معنا و یک مصداق. هر گزیا یکدیگر فاصله ندارند و نمی توانند داشته باشند. عدهای از فلاسفه مخلوقات را اثر ذاتی خدا میدانند و می گویند ظهور مخلوقات از وجود خدا مانند ظهور روشنایی از چشمه خورشید است و دیگر فکر نمى كنند كه اگر چنين باشد خلق خدا هم بايستى هم عمر خدا باشد ازلى و ابدی باشد. درست نیست که خدا خود قدیم باشد اول و آخر نداشته باشد وليكن آثار ذاتي او حادت باشد ابتدا و انتها داشته باشد. آيات قرآن و ائمه اطهار عليهم السلام شديداً با اين عقيده مخالفند كه خلايق را اثر ذاتی خدا بدانند و خدا را برای ظهور آثار ذاتیاش بیاراده و اختیار بشناسند. بلكه نظر خدا و ائمه اطهار عليهم السلام اين است كه خلايق صنعت خدا و اثر ارادی خدا هستند. ۷۲ مخلوقات خدا در ارتباط با ارادهی خدا مانند صنایع انسانها در ارتباط با انسانها است. ما میبینیم که گاهی صنعت گران هستند و صنعتی به وجود نمی آورند روز دیگر هستند صنایع خود را میسازند و خلق میکنند. بین انسان و آن چه میسازد فاصله زمانی وجود دارد. انسان هست و نمی گوید و نمی شنود و کاری نمی کند و همین انسان روز دیگر می گوید و می شنود و کار خود را انجام می دهد. خلايق خدا صنايع خدا هستند. انسان و صنايع خدا از وجود خدا فاصله زمانی دارند زیرا خدا بود و چیزی نبوده و بعد خداوند اراده کرد خلقی را

٢٧ - شواهدى در قرآن: فاطرا: يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ ما يَشَاءُ / رعد٣٩: يَمْحُوا اللَّهُ ما يَشَاءُ وَ يُثْبِتُ وَ عِنْدَهُ أُمَّ الْبُتِابِ/

در روایات: احتجاجات-ترجمه جلد چهارم بحار الانوار،ج۲ ،مناظره عمران صابی .... ص ۲۰۳: حضرت رضا علیه السلام فرمود: الله اکبر، پس اراده محدث است و اگر از صفات قدیم او باشد نباید چیزی را اراده کرده باشد (زیرا اراده ازلی یا تعلق به شسیء ازلی میگیرد که ادعائی است محال، چون شیء قدیم و ازلی مفعول و محدث نمی تواند باشد یا اراده به چیز حادث تعلق میگیرد در این صورت موجب میشود که اراده از مراد تخلف پذیرد که این نیز جایز نمی باشد) ... اراده محدث است چون انجام کار محدث است.

شرح دعای سحر

خلق کند. و صنایعی به وجود آورد آن چنان که امام علیه السلام این جمله را تأکید میکند و میفرماید: کان اللَّهُ عَنَّ وَ جَلَّ وَ لَا شَیْءَ غَیْرُهُ... ۲۸

خدا بود و با او چیزی نبود بعد اراده کرد و خلق را آفرید. فلاسفه می گویند اگر، بین خدا و خلق خدا فاصله زمانی را قبول کنیم آن فاصله به بینهایت میکشد. یعنی نمیتوانیم یک ساعت و دو ساعت و یا یک روز و دو روز بین خدا و خلق خدا فاصلهای قائل شویم. فاصله زمانی بین خدا و خلق مانند فاصله محدود با نامحدود است. شئ محدود هر چند بسیار بزرگ باشد باز هم در مقابل نامحدود صفر به حساب می آید. زیرا محدود اول و آخر دارد؛ با متر و کیلومتر سنجیده می شود و نامحدود اول و آخر ندارد. پس فاصله بین محدود و نامحدود بینهایت است. همین طور بین محدود زمانی با نامحدود زمانی و یا فاصله بین حادث و قدیم. حادث به چیزی می گویند که در محدوده زمان قرار می گیرد اول و آخر دارد. قدیم به چیزی می گویند که در محدوده زمانی نیست، اول و آخر ندارد. شما شئ حادث را که در محدودهی زمان است هر چند بتوانید مدت زمان آن را طولانی کنید و بگوئید میلیاردها سال به توان میلیاردها باز هم در مقابل قدیم و نامحدود زمانی، صفر به حساب میآید و بین حادث و قدیم بینهایت فاصله پیدا می شود که لازمهاش در آن بينهايت فاصله، تعطيل فيض خداوند متعال است. كه اين تعطيل فيض و یا بیکاری خدا که در زمان بینهایت خلقی را خلق نکند و مخلوقی ایجاد ننماید با عقل و منطق سازگار نیست. آیا شما می وانید بین حادث و قدیم فاصلهای پیدا کنید که بسیار کوتاه و محدود باشد و یا این که فاصله در

٢٨ - الكافى،ج١، باب صفات الذات، ص١٠٧: مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ عَنِ ابْنِ أَبِى عُمَيْرٍ عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ عَنْ أَبِى جَعْفَرٍ عليه السلام قَالَ سَمِعْتُهُ يَقُولُ :كَانَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ وَ لَا شَىْءَ غَيْرُهُ وَ لَمْ يَزَلْ عَالِماً بِمَا يَكُونُ فَعِلْمُهُ بِهِ قَبْلَ كَوْنِهِ كَعِلْمِهِ بِهِ بَعْدَ كَوْنه: شنيدم ابو جعفر باقر عليه السلام مى گفت: خداى عز و جل بود و جز او هيچ نبود. هماره به آن چه بودنى است دانا بود. دانش او به بودنى ها قبل از وجود، همانند دانش او است به بودنىها بعد از وجود.(همچنين پاورقى قبل را ببينيد.)

شرح دعای سحر

اینجا بینهایت است، ولیکن آیا کسی هست که با قدرت تفکر خود آن فاصله را پیدا کند و یا خداوند عددی در اختیار دارد که فاصله بین خود و خلایق را پیدا کند. هر دو فرضیه منفی است. یعنی انسانها ظرف میلیونها و میلیاردها سال اگر عدد کنار هم بگذارند به آن فاصله نمیرسند و خداوند متعال هم عدد و حسابی برابر استعداد انسان ندارد که آن فاصله را در نظر مردم ظاهر سازد. آن چه لازم است حدوث و قدم است که آن هم مسألهای است غیر ارادی و غیر اختیاری.

مسأله حدوث و قدم یک مسأله قهری است که بدون اراده و مشیّت خدا پيدا مي شود. موجود قديم به ارادهي خدا قديم نشده است هم چنين مخلوق حادث به ارادهی خدا حادث نشده است. اگر کسی از خدا بپرسد که چه عاملی باعث شده است که تو در محدوده زمان و مکان قرار نگرفتهای و محیط به زمان و مکان واقع شدهای جواب خدا چیست؟ آیا خدا می گوید من خودم، خودم را بر زمان ها و مکان ها مسلط کردم من خودم اولیت و آخریت را از وجود خود برداشتم چنان خود را ساختم که از نظر زمان اول و آخر ندارم، از نظر مکان هم اول و آخر ندارم. اگر جواب خدا چنین باشد یک تناقض گوئی به حساب می آید. زیرا اگر خداوند خود را چنان ساخته باشد که فوق زمان و مکان باشد پس خدا آفریننده خود خواهد بود و اگر خدا آفریننده خود باشد بایستی پیش از خود وجود داشته باشد. پس اگر خدا جواب بدهد که من خودم، خودم را محیط به زمان و مکان قرار دادم و من خودم خودم را نامتناهی ساختم این جواب مایه نقض اولیت و آخریت خدا میشود و هم از نظر عقلی محال است. زیرا آن خدایی که به ارادهی خدا ساخته شده باشد مخلوق است؛ خالق نیست. آن ارادهای که خدا را ساخته خالق خدا به حساب می آید جواب خدا در برابر سؤال بالا این است که چنین بودم و چنین خواهم بود. من خود به خود بدون اول بودم، محيط به زمان بودم، قديم بودم نه اين كه خود را چنان بسازم که قدیم باشم و محیط به زمان و مکان باشم. روی این حساب می گوئیم قدم وجود خدا و سبقت خدا بر زمان و مکان یک مسألهای است قهری. خدا چنین بوده و خواهد بود نه این که ارادهی خدا،

شرح دعای سحر

خدا را بر زمانها و مكانها سبقت دهد. پس قدم وجود خدا مجعول نبوده است. بلکه مسألهای است قهری و جبری و طبیعی. همچنین حدوث خلايق. اگر خلايق مانند خدا قديم بودند محتاج به جعل خدا نبودند، لازم بود که هم عمر خدا باشند. احتیاج به سازندگی خدا نداشته باشند. خلایق را از این جهت مخلوق مینامیم که خود به خود نبودهاند و خود به خود نخواهند بود. بلکه آفرینندهای لازم دارند که آنها را بیافریند و خلق کند. اگر خدا کسی یا چیزی را بسازد، آن چه خدا ساخته، خواهد بود و اگر کسی یا چیزی را نسازد نخواهد بود. پس مخلوقات خدا به همین دلیل که نبودهاند و خلق شدهاند حادث شدهاند قهراً بین آنها و خداوند متعال فاصلهای در کار بوده گر چه آن فاصله به میزان یک ثانیه و یا یک هزارم ثانیه باشد. حدوث خلایق یک مسألهای است قهری و جبری. قدرت خدا تعلق نمی گیرد که کلمه حدوث را از خلایق خود بردارد. تا آنها مانند خدا قديم باشند و يا كلمه قدم را از وجود خود بر دارد. تا مانند خلايق حادث باشد پس حدوث و قدم قابل اثبات نبوده تا قابل سلب باشد. خلق خدا حادث است از وجود خدا فاصله دارد. خداوند قدیم است، بر زمان و مکان احاطه وجودي دارد وليكن عددي پيدا نمي شود كه أن فاصله را پيدا كند تا بين خلق و خالق بينهايت فاصله قابل تصور باشد. شما انسانها يا خدا هرچه عدد روی هم بگذارید باز هم نمیتوانید خود را به زمانی که خدا بوده و خلق نبوده بعد از آن خدا خلایق را آفریده است برسانید. پس، از ترس این که مبادا فیض خدا در بینهایت تعطیل شود قائلین به حُدوث رُتبی اشتباه کرده و حدوث رُتبی قائل شدهاند. زیرا برای خدا ممکن نیست كلمه قِدَم را از خود برطرف سازد و يا كلمه حدوث را از خلايق خود مرتفع نماید. خواهی نخواهی خلق خدا که صنعت خدا هستند و به ارادهی خدا ييدا مى شوند حادثند و خدا قديم است. شما كه بر اين حدوث ايراد می گیرید که اگر ما خلق خدا را حادث بدانیم و بین خلق خدا و وجود خدا فاصلهای قائل شویم آن فاصله به بینهایت می کشد و لازمهاش این است که خداوند در بینهایت خلقی خلق نکرده باشد و فیضی نرسانده باشد.

تسرح دعاي سحر

میگوئید بیکاری و یا تعطیل فیض برای خدا محال است زیرا در قرآن میفرماید:

یعنی خداوند هر روز و هر وقتی مشغول کاری از نوع آفریدن و فیض رسانیدن است. به شما می گوئیم فاصله در صورتی قابل تصور است که شما بتوانید آن فاصله را پیدا کنید اگر تمامی خلق عالم به حسابگری مشغول شوند و اعداد را برابر ستارهی آسمانها روی هم بریزند نمیتوانند به آن فاصله نزدیک شوند چه برسد آن فاصله را پیدا کنند. گر چه خلق خدا حادث است ولیکن از نظر قدمت و طول مدت مثل این است که قدیم است. شما برای رفع فاصله می گوئید خلق خدا اثر ذاتی خداوند متعال است و آثار اثر ذاتی همراه قدیم است. الا این که خدا اول است و تجلی خدا در رتبه دوم.

ما به شما میگوئیم در صورتی که خلق خدا اثر ارادی خدا باشد و خداوند به ارادهی خود خلق خود را به وجود آورد، این اثر ارادی هم از نظر قدمت و قلت فاصله مانند همان اثر ذاتی است. الا این که اول خدا است و بعد ارادهی خدا. و دنبال اراده خدا خلق خدا. اگر این فاصله خیلی زیاد باشد از فاصله رتبی با خداوند متعال بیشتر نیست. آن فاصله زیاد برابر یک ثانیه و یا یک دقیقه بیشتر نیست. نه این که فاصله تا بینهایت باشد. وقتی میتوانیم بین خدا و خلق خدا بینهایت فاصله را پیدا کنیم که بتوانیم میتوانیم بین خدا و خلق خدا بینهایت فاصله را پیدا کنیم که بتوانیم برسد که قابل کشف باشد. الا این که خدا متعان در یک فاصله برسد که قابل کشف باشد. الا این که خلایق خدا صنعت خدا هستند و به حکم عقل مصنوع از صنعت برابر یک ثانیه هم که باشد فاصله زمانی دارد و این فاصله قابل رفع نیست.

۲۹ - يَسْنَلُهُ مَنْ فِي السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُــوَ فــى شَــأَنِ: تمــام كســانى كــه در آسمانها و زمين هستند از او تقاضا مــىكننــد، و او هــر روز در شــأن و كــارى اســت! (الرحمن،۲۹)

شرح دعای سحر

در اینجا ما به فلاسفه و وحدت وجودیها که فاصله زمانی را بین خلق و خالق قبول ندارند؛ می گوئیم فاصله مکانی بین خلق و خالق چگونه است و شما در این مورد چگونه قضاوت می کنید. زیرا مخلوقات خداوند متعال به عدد قابل شمارش هستند، همه جا محدودند قابل أشاره و قابل شمارهاند. خداوند متعال هم از محدودیت مخلوقات خود در کتاب مقدس خود خبر مىدهد. در اينجا مى گوئيم وجود خدا نامتناهى است و خلق خدا که محدود است و به عدد قابل شمارش است، متناهی است و قضاوت شما در میان این خلایق متناهی و خدای نامتناهی چیست؟ بی نهایت فضا باقی می ماند که خواهی نخواهی خالی از مخلوقات است و در اینجا فیض خدا معطل خواهد بود. زیرا عدد هر چه هم زیاد باشد به نامتناهی نمیرسد و قدرت خدا به این مسأله تعلق نمی گیرد که محدود را نامحدود کند و یا نامحدود را که وجودش است، محدود نماید. پس فاصله مکانی بین خلق خدا و خدا تا بینهایت حاکم است و رفع فاصله محال است. با این حساب نمی توانیم هدف خدا و خواست او را در خلقت و آفرینش عدم تناهی مخلوقات و موجودات بدانیم و بگوئیم همان طور که خدا خود بينهايت است، دوست دارد و لازم دارد كه خلقش هم بينهايت باشد و این مخلوقات خدا در محدوده زمان و مکان نباشند و از نظر محدودیت در مکان هم نامحدود و از نظر محدودیت در زمان هم نامحدود باشند. يعنى خلق خدا مانند خود خدا نامتناهي و نامحدود باشند. يک چنين هدفي اولاً خواه به اراده خدا يا به اراده غير خدا قابل وقوع نيست. زیرا آن چه خدا می سازد و خلق می کند حادث است و موجود حادث از محدوده زماني قابل رفع نيست. يعنى قدرت خدا به اين مسأله تعلق نمى گیرد که محدودیت زمانی را و یا حدوث را از خلایق خود بردارد و آنها را مانند خود که قدیم است در بینهایت زمان قرار دهد و همچنین خلق خدا خواهی نخواهی به اعداد قابل شمارش است و چون عدد است در محدوده ابعاد ثلاثه قرار می گیرد و محدودیت مکانی پیدا می کند. این قابلیت شمارش هم از خلایق قابل رفع نیست. زیرا مصنوع و مخلوق اند. ترکیبی هستند از ماده و روح، دارای جسم و روح هستند. قهراً مخلوقی که ترکیبی

شرح دعای سحر

از ماده و روح است. در محدوده ابعاد ثلاثه طول و عرض و عمق قرار می گیرد، قابل شماره و قابل اشاره است. این محدودیت هم از خلق خدا قابل رفع نیست. زیرا شئ نامحدود و یا شخص نامحدود لازم است که یک خدای دیگر مانند خود خدا باشد. و پیدایش یک چنین خدایی محال است. خدا یک حقیقت است و آن هم قدیم. با این حساب می گوئیم هدف خدا عدم محدودیت زمانی و مکانی مخلوقات نیست. زیرا این عدم محدودیت قابل وقوع نیست. هدف خدا پرورش انسانها و پیدایش علم و معرفت در انسانها است و وصول به این هدف هم از مسیر تربیت انسانها ممكن است. لذا خداوند متعال براي اين كه از خلقت عالم و آدم به هدف خود برسد و مخلوقاتی داشته باشد، عالم و عارف و دانشمند؛ مخلوقاتی باشند که عالَم و آدم را و خالق عالم و آدم را چنان بشناسند که خدا می شناسد. معرفتشان به خدا و خلق خدا کامل باشد؛ خداوند برای رسیدن به یک چنین هدفی بر خود واجب و لازم کرده است که انسانها را رشد عقلي و علمي و استعدادي بدهد و آنها را بيروراند تا روزي كه به علم و معرفت کامل برساند، در این رابطه اولین بحثی که مطرح می شود کیفیّت خلقت انسان است. زيرا تكامل علمي و استعدادي بر پايه خلقت انسان ممكن است.

این را میدانیم که هدف خداوند متعال از خلقت انسان این است که این انسان را به علم و معرفت و حکمت و قدرت کامل برساند. یعنی انسان به همان علمها و قدرتها و صفاتی مجهز شود که خداوند متعال به آن صفات مجهز است. خداوند در صورتی برای انسانها شناخته میشود و انسانها در صورتی معرفت به خداوند متعال پیدا میکنند که از هر صفتی از صفات الهی و از هر علم و هنری از علم و هنرهای خدا نمونهای در ذات خود و وجود خود داشته باشند. تا با شناخت همین نمونه، خدای خود را چنان که هست بشناسند و معرفت به او پیدا کنند. در این رابطه در

تسرح دعاي سحر

## عَبْدِي أُطِعْنِي أَجْعَلُكَ مِثْلِي "

یعنی ای بنده من، ای انسان از من اطاعت کن؛ زیرا من میخواهم تو را مانند خود بسازم و بپرورانم تا تو آن چنان باشی که من هستم. مانند خدای خود دانا و توانا باشی، مانند خدا بخواهی و آن چه بخواهی بتوانی. مانند خدا خلایق را خلق کنی و آنها را اداره کنی مانند خدا سلطانی باشی، کرهیزمین و همه کائنات را به اطاعت خود در آوری. قادر باشی و در هر علم و صنعت و هنری نمونه خدا باشی. حدیث دیگری در این رابطه است که گفتهاند:

أَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَ جَلَّ خَلَقَ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ <sup>٣١</sup>

یعنی خداوند نقشه خلقت انسان را چنان کشیده که مانند خودش دانا و توانا شود. یعنی انسان را چنان ساخته که وقتی به کمال برسد مانند خدای خود باشد بعضیها این حدیث را غلط دانستهاند و گفتهاند خدا که صورت مخصوصی ندارد تا این که انسان را بر طبق صورت و قیافه خود بسازد. مخلوقات خدا دارای قیافه و صورت هستند ولیکن خداوند متعال از صورت پذیری منزه است. جواب آنها این است که منظوراز این حدیث، پرورش این معنا نیست که خداوند هیکلی و صورتی داشته باشد و انسان را مطابق صورت خود بسازد. صورت در اینجا به معنای روشهای وجودی نداوند متعال است. مثلاً خدا در وجود خود عالم است، انسان را چنان ساخته است که عالم باشد. خدا در وجود خود زنده است، انسان را هم میخواهد که زنده باشد. خدا در وجود خود قادر و توانا است، انسان را هم

٣٠ – الجواهر السنيه-كليات حديث قدسى ،ص، ٧٠١ و روى الحافظ البرسى قال: ورد فى الحديث القدسى عن الربّ العلى أنّه يقول: عبدى أطعنى أجعلك مثلى، أنا حىّ لا اموت اجعلك حيّا لا تموت، أنا غنى لا أفتقر أجعلك غنيًا لا تفتقر، أنا مهما أشاء يكون أجعلك مهما تشاء يكون. ٣١ – بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأثمة الأطهار، ج١٠ ، باب ١٣ احتجاجات الصادق صلوات الله عليه على الزنادقة و المخالفين و مناظراته معهم، ص ١٢٣: أنَّ اللَّهَ عَـزَّ وَ جَـلَّ خَلَـقَ آدَمَ عَلَى صُورته.

شرح دعای سحر

است، انسان را هم، چنان ساخته که رؤوف و مهربان باشد و بالاخره خداوند انسان را آن چنان ساخته و با کیفیّتی خلقت او را به وجود آورده که بتواند اعمال خدا را و اخلاق خدا را تقلید کند. انسانی خدا نما و خدا گونه باشد. انسانی باشد آینه جمال و جلال خداوند متعال و نمایشگر علم و قدرت او. و این از عجایب صنعت و قدرت خداوند متعال است که میتواند یک موجود خاکی را به مقام ربوبیت خود بالا ببرد و به علم و حکمت و قدرت خود مجهز نماید.

یکی از مسائلی که لازم است در خلقت انسان بدانیم و بشناسیم این است که خداوند تبارک و تعالی بین انسان و تمامی آن چه هست در عالم، سنخیت و جنسیّت بوجود آورده است و اجازه نداده است که بین انسان و موجودی از موجودات عالم، خواه از جنس مجردات باشد مانند روح و فرشته و یا از جنس مادیات باشد مانند جمادات و نباتات و حیوانات و خواه از جنس علم و دانش باشد مانند علم و دانش در وجود خداوند متعال، تباین باشد. خداوند انسان را طوری ساخته است که با تمامی اجناس عالم و ارواح و فرشتگان سنخیت و جنسیّت داشته باشد. خود را مال همه کس و همه چیز و همه کس را مال خود و مربوط به خود میداند. مثلاً حیوانات با یکدیگر تباین جنسی دارند قابل حشر با یکدیگر نیستند مانند گرگ و گوسفند و حشرات در صورتهای مختلف ولیکن انسان ها با هیچ موجودی از ذرات بسیار کوچک گرفته تا کرات و سموات اختلاف جنسی و سنخی ندارند یعنی انسان همه چیز را میخواهد و از هرچیزی در عالم استفاده می کند. یک چنین رابطهای بین انسان و تمامی آن چه در عالم هست توقف دارد بر این که خداوند انسان را نسخه جامع عالم و آدم خلق کرده باشد و از هر چیزی نمونهای در خلقت انسان به وديعه گذاشته باشد تا با ديدن و داشتن آن نمونه، جنس و نوع آن را در عالم بشناسد. به همین مناسبت خداوند فرشتگان و غیر آنها را مأمور به سجده آدم کرده است. این که خداوند فرشتگان و جن و شیطان را امر مىكند كه آدم را سجده كنند و اگر شياطين از سجده امتناع كنند سر راه آنها آنقدر مصيبت و بلا بوجود مى آورد كه مجبور شوند آدم را سجده

شرح دعای سحر

کنند. این سجده روحانیات و مادیات برهان همین حقیقت است که انسان در رأس آفرینش قرار گرفته. آفرینش خانهی انسان و انسان مالک این خانه است و برای ظهور همین مالکیت مطلق و قدرت مطلق این همه درس و دانش و عوامل تربیتی بوجود آورده تا این که انسان را به مقامی که شایسته اوست برسانند. انسان مانند ولیعهد خداوند متعال است که خداوند میخواهد ملک خود و سلطنت خود را به اختیار انسان درآورد. برای اجرای همین قانون ولایتعهدی و انتخاب انسان به خلافت الهی لازم است که انسانها به علوم الهی و ضفات و کمالات خدا و اخلاق او آگاهی آنها را بپسندد و در وجود آنها نقطه ضعفی نبیند. انسانها به هر میزان کامل پیدا کنند. و چنان پرورش پیدا کنند که خداوند تبارک و تعالی آنها را بپسندد و در وجود آنها نقطه ضعفی نبیند. انسانها به هر میزان که در علم و حکمت و درس و دانش ناقص باشند به همان میزان خود را و بندگان خدا را ضایع میگذراند و از آن حقوق و زندگیها که شایسته آنها است؛ محروم میکنند. از این رو خداوند تبارک و تعالی انسانها را در بندگان خدا را ضایع میگذراند و از آن حقوق و زندگیها که شایسته آنها است؛ محروم میکنند. از این رو دانش حرکت میدهد و آنها را میپروراند تا به مقام خلافت برساند.



شرح دعای سحر

دعا و نقش آن در پیدایش علم و معرفت

دعاهایی که منشأ پیدایش علم و معرفت است در نظر خداوند تبارک و تعالی و ائمه اطهار علیهم السلام مطلوب تر است از دعاهایی که فقط نعمتهای مادی بهشتی را به انسان آدرس میذهد. وقتی که ما درست در مضامین دعاها دقت کنیم مشاهده میکنیم دعاها از نظر محتوا و معانی و دقایقی که میپرورانند بر سه قسم است:

اول دعاهایی که آدرس **نعمتها و لذتهای مادی** خدا را در دنیا و آخرت به انسانها معرفی میکند مانند تعریفاتی که خداوند از بهشت و حور و قصور و خوراکیها و پوشاکیها و غیرذلک دارد که حقیقتاً نعمتها و لذتهای مادی خدا را از نظر کیفیّت بینهایت میداند و در اختیار انسان میگذارد. انسان اگر صرفاً همان دعاها را بخواند و بداند و همان خواهشها را از اخداوند متعال درخواست کند، انسانی خواهد بود که در زندگی بهشتی به خوش گذرانی مشغول و دائم در خط لذتبری و بهرهبرداری است.

نوع دوم دعاهایی است که انسانها را به **اخلاق انسانی** مجهز میکند و به انسان میآموزد که چه صفات و اخلاقی داشته و با چه گفتار و رفتاری بتواند بندگان خدا را جلب و جذب کند و از اخلاق انسانی خود آنها را بهرهمند سازد. در این رابطه پیغمبر اکرم صلی الله علیه و آله و سلّم، میفرماید:

إنَّكم لن تسعوا النَّاس بأموالكم و لكن سعوهم بأخلاقكم.<sup>٣٢</sup>

یعنی شما آن قدر مال و ثروت ندارید که به تمامی انسانها ببخشید و آنها را جلب و جذب کنید ولیکن میتوانید یک چنان اخلاق و رفتاری

٣٢ - نهج الفصاحه، مجموعه كلمات قصار حضرت رسول صلى الله عليه و آله، ص ٣٣١

شرح دعای سحر

داشته باشید که در نظر همه انسانها محبوب باشید و آنها را به خود جلب و جذب کنید. مجموعهی این دعاها و در دعای مکارم الاخلاق ثبت و ضبط شده است.

نوع سوم دعاهایی است که انسان را به **علم و اخلاق الهی** مجهز میکند و انسان را خداگونه بار میآورد. یک چنین دانایی مانند دانایی خدا و توانایی مانند توانایی او.

دعای سحر از نوع سوم است. که انسان را به مقام خلافت اللهی نایل میکند. رسیدن به محتویات و مندرجات تمامی این دعاها چه از نوع اول باشد و یا دوم و سوم تربیت و تقویت لازم دارد. انسانها از نظر خواستن و تقاضا کردن نعمتهای خداوند تبارک و تعالی شاید بتوانیم بگوئیم نامتناهی هستند و ارقام ثروت و نعمتی هم که خداوند برای آنها آفریده است در نوع خود نامتناهی است. ولیکن بایستی بدانیم راه رسیدن به یک چنین ارقام نامتناهی چیست. و انسان بایستی چهطور باشد و چهطور بشود تا بتواند از نعمتهای خداوند متعال در دنیا و آخرت استفاده میدهد که من که خدای شما هستم آن چه در خواهش شماست و یا ممکن است جزء خواهش شما قرار بگیرد نعمت و ثروت آفریدهام. ضمن آیهای فرمود:

## وَآتَاكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ

وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللَّهِ لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ الإِنسَانَ لَظَلُومُ كَفَّارُ "٣

یعنی آن چه ممکن است در خواهش شما باشد، برای شما آفریدهام و در اختیار شما گذاشتهام و آن چه را برای شما آفریدهام اگر مدتها و سالهای طولانی بنشینید و آنها را با مشخصات بشمارید، به آخر نمی رسد. این آیه خطاب خداوند تبارک و تعالی در طول تاریخ به هر انسانی است که روی دو پا راه می رود و از نوع بشر است. یعنی هر انسانی در این آیه شریفه طرف خطاب خداوند متعال است که خدا به او می گوید

شرح دعای سحر

آن چه در سؤال و خواهش تو است آفریدم و اگر بخواهی شمارش نعمتهای خدا را به آخر برسانی نخواهی توانست. با این که در این آیات خبر می دهد، نعمت و ثروتی که برای هر انسانی مقدر شده است، بی نهایت است. شاهد این همه محرومیتها در طول تاریخ هستیم که گاهی بعضی انسانها و یا بسیاری از آنها از شدت گرسنگی از علفهای خشک و خشن صحرا تغذیه نمودهاند و یا از موشهای صحرایی و مارمولک بیابانها و حشرات دیگر استفاده می کردند. حضرت زهرا سلام الله علیها در سخنرانی خود به عربها می گوید به سابقه زندگی خود پیش از اسلام نگاه کنید و شما در این بود که قطعهای گوشت خشکیده و آبهای کثیف بیابان در اختیار شما قرار می گرفت. ولیکن امروز به برکت اسلام و زحمات و خدمات رسول خدا این همه ثروت و قدرت پیدا کردهاید.

در اینجا لازم است بدانیم چرا انسانهایی که در تقدیر خدا ثروت نامتناهی برای آنها مقدر است، مدت زمانی را در فقر و فلاکت و گرسنگی و تشنگی می گذرانند تا جایی که می میرند. جواب این است که هدف خداوند تبارک و تعالى از خلقت انسان اين است که انسان را به تمامى ثروتها و نعمتهای مادی و معنوی برساند. وصول به یک چنین ثروتهای نامتناهی، تربیت لازم دارد. انسانها تا به علم و دانش نرسند، به قدرت و ثروت نمیرسند و اگر پیش از بلوغ به علم و دانش، ثروت و قدرت در اختیار آنها قرار گیرد، خودشان و وابستگان به خودشان را به هلاکت و نابودی می کشانند مشاهده می کنید که اکثر ثروتمندان و قدرتمندان عالم با خدا و دین خدا رابطه خوبی ندارند. اکثر آنها کافرند و یا مشرک و یا منافق. تا میتوانند از ثروت و قدرت خودشان بر علیه خدا و دین خدا استفاده كرده و به دين خدا و انبياء ضربات مهلكي وارد مي سازند. چقدر زیاد در طول تاریخ پیغمبران و اولیاء خدا را کشته و دین خدا را مسخ کرده و از خاصیت انداختهاند. چرا آنها با ثروت و قدرت خود، خود را به هلاکت میکشانند و این همه موجبات محکومیت و عذاب آخرت را برای خود فراهم می کنند. جواب این است که چون جاهل و نادانند. هدف خدا

شرح دعای سحر

را از خلقت خود و خلقت عالم و آدم نمیدانند و نمیفهمند برای چه منظوری و برای چه مقامی و آیندهای خلق شدهاند. خیال میکنند زندگی دنیا به همین منظور تنظیم شده که آنها بخورند و بچرند خوش گذرانی کنند و بندگان خدا را از حقوق حقه خود محروم کنند. بدیهی است که زندگی ثروتمندان کافر عالم مورد قبول خدا و اولیاء خدا نیست. بر خدا واجب می شود که قدرت آنها را بکوبد و ثروت را از آنها بگیرد و آنها را به خواری و ذلت بکشاند تا شاید در اثر آن عذابها و بلاها و ذلت و خواری ها که می کشند و می چشند، حالت توبه و بر گشت به سوی خدا در آنها پیدا شود. بتوانند زندگی خود را اصلاح کنند و با مجهز شدن به علم و معرفت از نعمتهای خدا در دنیا و آخرت استفاده کنند. پس در اینجا این حقیقت صد در صد مورد قبول است که ثروت و قدرت منهای علم و معرفت باعث هلاکت و نابودی انسان است ولیکن ثروت و قدرت بعد از پیدایش علم و معرفت مایه عزّت و سعادت ابدی انسان است. پس زندگی طبيعي و الهي انساني اين است كه استفاده انسان از ثروتها و نعمتها بعد از پیدایش علم و معرفت باشد. انسان در حالی که بینهایت دانشمند است، بینهایت ثروتمند و قدرتمند هم باشد. از این رو در تقدیر خدا، ظهور علم و معرفت در انسانها بر همه چیز مقدم است. دعاهای وارده از ائمه اطهار عليهم السلام، بزرگترين مكتبي است كه در اسلام بوجود آمده و انسانها را به حقایق و دقایق آشنا می کند.

آدرسهای علمی که دعاها به انسان میدهد و آنها را به گنجهای طبیعی و غیرطبیعی آشنا میکند به سه قسم است:

ابتدا دعاها و آیات قرآنی که انسان را به طبیعت و منابع طبیعت هدایت میکند. ضمن جملات دعا مردم را هدایت میکند که خداوند در این طبیعت و یا در دل صحراها و دریاها چه نعمتهای و ثروتهایی برای مردم آفریده و ذخیره کرده است. تا جایی که در بعضی جملات دعایی و یا در تعلیمات ائمه اطهار علیهم السلام به این معنا اشاره شده است که خداوند در طبیعت آن چه انسان برای حفظ بقاء و حیات خود لازم دارد، آفریده است. می فرماید:

شرح دعای سحر

وَ آتاكُمْ مِنْ كُلِّ ما سَأَلْتُمُوهُ وَ إِنْ تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللَّهِ لا تُحْصُوها إِنَّ الْإِنْسانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ" و يا در دعاى جوشن كبير مىخوانيم و مىگوئيم: يا من فى الجبال خزائنه.

یعنی ای خدایی که در دل کوهها این همه گنجها و ثروتها برای مردم ذخیره کردهای و از این قبیل جملات و عباراتی که انسانها را به طبیعت و منابع طبیعت ارشاد میکند. تا جایی که یکی از دوستان حضرت امام هشتم علیه السلام خدمت آن بزرگوار عرضه میدارد که من به مرض قولنج مبتلا شدهام، آمدهام از شما دعایی بگیرم تا شفا یابم. انتظار دارد که حضرت برای او دعایی بخواند یا بنویسد. حضرت قلم و کاغذ بر میدارد کن برگهای آنها را در آن نسخه مینویسد میفرماید: این گیاهها را جمع درست کن و هر صبح و شامی چند عدد از آن قرصها میل کن، قولنج و درد دل تو شفا مییابد. عرض میکند یابن رسول الله من از دواها و دکترها خسته شدهام و آمدهام از شما دعایی بگیرم حضرت میفرماید که دعا در درست کن و هر صبح و شامی چند عدد از آن قرصها میل کن، قولنج و محبته شدهام و آمدهام از شما دعایی بگیرم حضرت میفرماید که دعا در حسته شدهام و آمدهام از شما دعایی بگیرم حضرت میفرماید که دعا در جایی درست است که دوا نباشد. خداوند برای هر مرضی دوایی آفریده

۳۴ - ابراهيم،۳۴

۳۵ – طب الرضا–طب و بهداشت از امام رضا علیه السلام ، مقدمه کتاب: ایس کتاب (رساله ذهبیه یا مذهبه) باسناد مختلفی در کتابهای روایات و اخبار نقل شده از جمله موسی بن علی بن جابر سلامی گوید که استاد بزرگوار ما سدید الدین یحیی بن محمد بن علیان خازن میفرمود ابو محمد حسن بن جمهور برای مسن نقل کرد که پدرم از ملازمان خاص حضرت علی بن موسی الرضا و اکثرا در خدمت او و از احوالش باخبر بود از جمله در سفر از مدینه به خراسان ملازم خدمت بود تا وقتی که حضرت در طوس شهید شد میگفت وقتی مأمون به نیشابور مجلسی ترتیب داد و از حضرت رضا علیه السّلام و جماعتی از اطباء و فلاسفه دعوت کرد از جمله یوحنا بن ماسویه و جبرئیل بس

م شرح دعای سحر

بختیشوع و صالح بن سلهمه هندی حضور یافتند، سخن از هر جانب به میان آمد تا بـه رشته طب و معالجات بدن کشید.

مأمون و دانشمندان گرم سخن شدند سر و صداها بلند شد، در کیفیت ترکیب بدن از عناصر و اضداد و ضرر و نفع غذاها و علل و اسباب مرضها بحث میکردند.

در میان همه سر و صداها امام علیه السّلام ساکت بود مأمون پرسید شما در ایــن مورد چه میگوئید در سخنان ما و علمی که هر کس ناچار است کما بیش از آن بداند یـا اشخاصی معین کاملا و یا به قدر ضرورت از آن اطلاع داشته باشند.

امام علیه السّلام فرمود نزد من نیز تجربیات و اطلاعاتی هست که بـر اثـر مـرور زمان و آزمایشهای گوناگون به صحت و درستی آنها یقین کردهام بـه اضـافه آنچـه از گذشتگان بر آن توفیق یافتهام از چیزهائی که انسان نمیتواند آنهـا را ندیـده بگیـرد و متروک بگذارد، ولی آنها را به صورت یک کتاب جمع آوری خواهم کرد.

مأمون برای کاری که در آن شتاب داشت به بلخ مسافرت کـرد و حضـرت رضـا علیه السّلام در نیشابور بماند.

مأمون از بلخ نامهئی نوشت و تقاضا کرد فصلی از آنچه مورد نیاز اسـت و از زیـر تجربه و آزمایش نیکو بر آمده است بنویسد.

امام علیه السّلام تقاضای او را قبول کرد و نامه ذیل را مرقوم فرمود.

چون این کتاب بسیار جلب توجه مأمون و دانشمندان عصر نمود مـأمون دسـتور داد آن را با آب طلا بنویسند و به همین مناسبت به رساله ذهبیه یا مذهبه شناخته شد.

«ولی باید توجه داشت موجودات از نظر ساختمان وجودی با هم اختلاف دارند به طوری که دو موجود را در همه عوالم هستی و این جهان بزرگ نمیتوانیم پیدا کنیم کـه از همه جهت با هم مشابه باشند.

عرضههای طبیعت نیز به آنها مختلف است یعنی موادی که دائما به موجودات عرضه می شود و بدل ما یتحلل آنها قرار میگیرد، کمبود و کسری های آنها را جبران میکند نمیتواند از یکنوع و از یک رقم و دارای یک نحوه اثر و خاصیت باشد.

بنا بر این خوراک هر کس، پوشاک هر کس، مسکن و شغل و کار هر کس باید بــه مقتضای خلقت و ساختمان وجودی او باشد.

اهل هر بلادی را به مقتضای آب و هوای همان شهر بایــد پـرورش داد و بــه هــر مریضی باید به تناسب محل اقامت و پرورش او پیشنهاد غذا و دوا کرد...»

بیشتر دستورات امام علیه السّلام در این رساله به مقتضای حال شخص مـأمون و برخی به تناسب احوال مردم آن عصر و مکان میباشد، قسمت دیگر از تجـویزات امـام علیه السّلام چنان که خود آن حضرت در مقدمه کتاب یادآوری کردنـد نقـل عقایـد و تجربیات اطباء و حکما است و شاید این اقتباس به منظور و یا تصـویب و یـا ملاحظـات دیگر بوده است.

تنزح دعاي سحر

مأمون عباسي با آب طلا نوشتهاند و به همين علت به رساله ذهبيه معروف شد. در آن رساله آن حضرت دستورات شربتسازی و داروسازی و معجونسازی و دستورات بهداشتی به انسانها میدهد. کیفیّت غذا خوردن و خوابیدن و آشامیدن و استحمام و مسائل دیگر. از گوشه و کنار فرمایشات ائمه اطهار علیهم السلام این طور استفاده می شود که خداوند در همین طبیعت دوای ضد پیری و مرگ را آفریده است که اگر انسانها آن دواها را پیدا کنند و به جا و به موقع استفاده کنند به مرگ و مرض و ییری مبتلا نمی شوند. ولیکن علم کامل به منابع طبیعت و نعمتهایی که خداوند در این طبیعت ذخیره کرده مخصوص خود ائمه علیهم السلام است. آنها طبیعت را مانند داروخانهای میدانند که خودشان داروها را ساختهاند و مرضها را شناختهاند به طوری که اگر زمام حکومت و تربیت مردم كاملاً به دست آنها باشد و مانع و مزاحمي در تنظيم نظام انساني نداشته باشند و مردم كاملاً خود را در اطاعت آنها قرار دهند به كيفيتي درهای علم و دانش را به روی مردم باز می کنند که بتوانند از تمامی ثروتها و نعمتها که در طبیعت ذخیره شدهاند به جا و به موقع استفاده کنند. در نتیجه همین زندگی دنیایی را به صورت یک زندگی آخرتی و الهی ایدهآل در آورند که در آن زندگی کوچکترین ضرر و خطری و مرگ و مرضى وجود نداشته باشد وليكن وقتى آنها در مسند حكومت نيستند انسانها در افراط و تفريط قرار مي گيرند و از اين افراط و تفريطها و زياد و کمیها، زندگی فردی و اجتماعی آنها از حد اعتدال خارج میشود. در نظام اجتماعی جنگ و قتل و کشتار پیدا می شود و در نظام فردی و مزاجی هم مرضها و مرگها تولید می شود و در نهایت هر دو نظام از هم می یاشد و انسان ها را به هلاکت می اندازد. از این رو در دین مقدس اسلام اولین چیزی که مطرح شده و تمامی انسان ها ملزم و مجبورند بهرهای از آن داشته باشند، علم و آگاهی است. حرکات بدون علم هر چند

تنزح دعاي سحر

عبادتهای طاقت فرسای کمرشکن باشد مانند عبادتهای چند ده ساله بعضی از غباد بنی اسرائیل، یک چنین عبادتها منهای علم و معرفت کوچک ترین ارزشی ندارد و انسان را به جهنم و هلاکت میکشاند. از آن طرف ثانیه ای و یا دقیقه ای و ساعتی تأمل در مجالس علم و تفکر با میلیون ها سال عبادت برابری میکند و از آن بهتر است. علمی که نصیب انسان می شود، فیض شب قدر است این که خدا می فرماید: لَیْلَةُ الْقَدْرِ خَیْرٌ مِّنْ ٱلْفِ شَهْر<sup>37</sup>

و دلیلش را در آیه بعد ذکر میکند و میفرماید: در آن شب قدر فرشتگان همراه روح علم و دانش با شما انسانها تماس می گیرند و سطح علم و فكر شما را بالا مىبرند. روحى كه در اين آيه و آيات ديگرى نظير آن آمده، روح علم است. يعنى آن جا كه نيروى تفكر و استعداد بالا مىرود و انسان در آن حالات تفکر، حق و باطل، انسانهای حق و باطل را می شناسد و یا کمی عظمت خدا را درک می کند. این شناسایی ها، روح شب قدر است و عامل آن هم فرشتگان هستند. یعنی انسان درحالی که تصمیم می گیرد، فکر می کند و یا حدیثی و آیهای را بشنود و یا چند سطر کتابی مطالعه کند و یا در محضر عالمی بنشیند و کلماتی فراگیرد، در این حالات فرشتگان، شناسایی حق و باطل را در فکر انسان قرار میدهند. او در این حالات میداند و درک میکند که ظلم قبیح است، احسان خوب است، محبت به پدر و مادر مایهی برکت است و یا نمازها و یا عبادتها چه نتایجی دارند. یک چنین تفکرات انسان را به ماوراء طبیعت و جهان و خدا و فرشتگان مربوط میکند. عامل ایجاد یک چنین معلومات، فرشتگان هستند که سطح فکر انسان را بالا میبرند. این یک دقیقه و یا یک ساعتی که انسان حقیقت صلاح و فسادی را درک میکند و قدرت پیدا میکند که خود را از فساد کنار بکشد و به صلاح نزدیک، کند، این حالات و تفکرات فیض شب قدر است. اگر انسان میلیونها سال خدا را عبادت کند و حق و باطلی نشناسد و یا در یک ثانیه فکر کند و ذکری بگوید، حق و باطلی

شرح دعای سحر

بشناسد، می فرماید: این یک ساعت از هزاران ماه عبادت بهتر است. به همین مناسبت همه جا دعاها انسان را به صورت شاگردی در مکتب خدا قرار می دهد. کتابی به دست می گیرد جملاتی بر زبان جاری می کند و در انتها آگاهی پیدا می کند. خداوند در انتهای آیهای<sup>۳۷</sup> که می گوید از من خواهش کنید تا خواهش شما را اجابت کنم می فرماید: آن رقمی که حتماً در برابر خواهش.به شما می رسد و استثناء ندارد، رشد علمی و فکری است. در آخر این آیه می فرماید:

فَلْيَسْنَتَجِيبُواْ لِي وَلَيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ

از من خواهش کنید و به اجابت من ایمان بیاورید. شاید در اثر دعا و عبادت در شما عقلی پیدا شود که بدانید خدا و وعدههای او حتمی است. خداوند متعال در قبول دعاها و اجابت آنها ابتدا رشد فکری و علمی انسان را در نظر میگیرد تا بداند و معلوم شود که این انسان، چه میخواهد و چرا میخواهد و به چه منظوری میخواهد. آن چه میخواهد در نظر او مجهول نباشد بلکه صد در صد به کمیّت آن چه میخواهد آشنایی داشته باشد. از این رو در روابط انسان با خدا و طرح دعاها و اجابت دعاها، رشد فکری و عقلی انسانها بیشتر منظور شده است.

و خداوند متعال هم در آخر آیه اجابت دعا، رشد فکری و عقلی خواهنده را مد نظر قرار میدهد و میفرماید: آن چه از خدا خواستهای یا قبول میکنم و دعای تو را مستجاب مینمایم و یا این که عقل و شعوری به تو میدهم تا بدانی که چرا اجابت دعا به تأخیر افتاده است. از این جمله در آخر آیه که میفرماید: فَلَیَسْتَجیبُوا لِی وَلَیُوْمِنُوا بِی لَعَلَّهُمْ یَرْشُدُونَ کَشف میشود که تأخیر اجابت دعا برای پیدایش عقل و شعور و رشد فکری انسانی است که از خداوند متعال چیزی میخواهد و خواهش و تقاضا میکند. سرمایههایی که خداوند از مسیر دعا و اجابت دعا در اختیار انسان

٣٧ - وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنًى فَإِنَّى قَرِيبُ أَجِيبُ دَعَوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانٍ فَلَيَسْتَجِيبُواْ لِى وَلَيُؤْمِنُواْ بِـى لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ (بقره،١٨۶)

شرح دعای سحر

می گذارد، مشروط به شرایط مخصوصی است که بیشتر آن شرایط در زندگی آخرت ظاهر می شود و اجابت دعا هم به عالم آخرت موکول می شود. از جمله شرایط اساسی انسانی که از خدا چیزی می خواهد این است که بایستی معرفت به خدا داشته باشد و خدا را به آن چه از او می خواهد، عالم و قادر بداند. هم چنین خدا را نسبت به خودش از خودش رؤوفتر و مهربان تر بشناسد. کسی نباشد که خود را از خدا بیشتر عاشق حیات و سعادت خود میداند، سوءظن به خدا پیدا کند. اگر کسی فکر مىكند كه خودش، خودش را از خدا بيشتر دوست دارد و خودش بيشتر از خدا سعادت و مصلحت خود را مىداند اين مسأله، سوءظن نسبت به خدا به حساب مي آيد. يعنى من خودم به خودم عقيده دارم كه طالب سعادت و خوشبختی خودم هستم. به خدا كمتر عقیده دارم كه مانند من طالب سعادت و خوشبختی من باشد. به همین مناسبت در دین مقدس اسلام به تمامی انسان هایی که در حال خواهش و نیایش هستند و از خداوند متعال به زبان خودشان و یا به زبان قرآن و ائمه علیهم السلام چیزی از خدا بخواهند، وعده دادهاند که آن چه شما از خدا بخواهید صد در صد به شما خواهد رسید و دعای شما حتماً مستجاب است. تنها چیزی که لازم است، ییدایش شرایطی است که در آن شرایط خداوند متعال آن چه از او خواستهاید در اختیار شما قرار دهد تا بتوانید از آن چه به شما میدهد، استفاده کنید. امکان ندارد انسانی در درون خودش و در تفکرات خودش به خدا عقیده داشته باشد و چیزی از خدا بخواهد و امیدوار به خدا باشد و با یک چنین امید و خواهش، خداوند او را محروم کند و حاجت او را بر نیاورد. خداوند در کتاب مقدس خودش میفرماید:

قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ... ٣٨

اگر شما از خدا خواهشی ندارید، خدا هم به شما اعتنا نمی کند.

۳۰- فرقان، ۷۷

شرح دعای سحر

یعنی من به میزانی به شما توجه دارم و به شما اعتنا میکنم که مرا ولی خود و مربّی خود بشناسید و از من چیزی خواهش کنید. اگر مرا نشناختید و از من چیزی نخواستید و یا تکبّر شما را وادار کرد که چیزی از من نخواهید، در محرومیت مطلق قرار خواهید گرفت. تا جایی که فرمودهاند اگر انسانها ذرهای امید به خدا پیدا کنند و همین قدر امیدوار به خدا باشند که خدا از گناهشان میگذرد و آنها را میبخشد، به دلیل همین امید خداوند متعال آنها را به آن چه خواستهاند و امیدوار بودهاند، میرساند.<sup>۳۹</sup>

در اینجا برای اجابت دعاها شرط بسیار مهمی مقدر و مقرر شده که اگر انسانها در آن شرایط قرار بگیرند، میتوانند از نعمتهای خدا استفاده کنند و خداوند متعال هم خواهش آنها را اجابت میکند و آن چه خواستهاند به آنها میرساند و اگر در آن شرایط قرار نگیرند، تمامی نعمتهای خدا برای آنها تبدیل به نقمت و عذاب میشود. از این رو با فقدان آن شرایط، خداوند دعای اهل ایمان را مستجاب نمیکند و آن چه خواستهاند برای آنها ذخیره میکند تا همان شرایط اساسی به وجود آید. ولیکن کفار آن چه از خدا میخواهند و تلاش میکنند در همین دنیا به میزانی که مصلحت باشد به آنها داده میشود و آنها از نعمتهای خدا سوء استفاده کرده آنها را در راه ظلم و جنایت مصرف میکنند و در

آن شرایط اساسیِ اجابت دعا، پیدایش حکومت الهی در روی زمین است. ظهور حکومت الهی به وسیله اولیاء بزرگ خدای تبارک و تعالی، بزرگترین شرط موفقیت در اجابت و استجابت خواهشهای انسان است. زیرا حقیقتاً انسان در خواهشهای خود برابر استعداد خود نامتناهی است.

۳۹ – ارشاد القلوب، ترجمه رضایی، ج۱، ص۲۵۸ : رسول خدا صلّی اللَّه علیه و اله فرمود که جبرئیل گفته است که خدای تعالی فرموده: بندهی من هر گاه مرا شناختی و عبادت مرا کردی و <u>امیدوار</u> به من بودی و کسی را با من شریک نساختی تو را می آمسرزم. اگسر چه گناهانت دنیا را پر کرده باشد من هم دنیا را برای تو پر از آمرزش میکنم... (اصل امیدواری گسترش دادن آرزو است در رحمت خدا و گمان خوب به خدا داشتن)

شرح دعای سحر

حالت توقف و قناعت در انسانها قابل ظهور نیست. ممکن است براساس کسالت و تنبلی خود را متوقف کند و از تلاش و کوشش دست بردارد ولیکن نمی تواند خود را به آن چه دارد قانع کند و برای بدست آوردن ارقام بهتر و بیشتر تلاش نکند. انسان در فطرت و وجدان خود مخالف رکود و توقف است و آن چه را بدست می آورد باز هم به فکر تصرف چیزهایی است که بدست نیاورده و نصیب او نشده است. تا زمانی که انسان در فکر و فطرت خود بداند چیزهایی در عالم هست که نمیداند و چون نمیداند، نمى تواند به سوى آن چه نمى داند حركت مى كند تا بداند و بعد از دانستن، بتواند و در انتها یقین پیدا کند که آن چه در عالم هست، میداند و از آن چه هست بهره میبرد. میتوانیم بگوئیم که انسان در زندگی هرگز متوقف نمی شود تا به آن چه دارد قناعت کند و در پی آن چه ندارد و نمی داند، نرود. حرکت انسان به سوی ثروتها و قدرتها و علم و دانشها یک حرکت قهری و اجباری است که نمی تواند در جایی و یا در حالی توقف پیدا کند. چنین انسانی در مسیر حرکات و تصرفات، شرایطی لازم دارد تا براساس آن شرایط برای خدا جایز باشد تا آن چه انسان میخواهد در اختیار او باشد و برای انسان هم امکان تصرف و بهرهبرداری از آن چه دارد، وجود داشته باشد. از این رو علم و معرفت بزر گترین شرط ظهور حکومت خدا و حكومت ائمه اطهار عليهم السلام است. نقش حكومت الهي در تكثير ثروت و قدرت انسان ها و در پیدایش نظام اجتماعی و بهرهبرداری از آن چه خدا به او داده است، بسیار با اهمیت است. مسلم است که احتیاج انسان به حکومت و رهبری از احتیاج او به هرکسی و هرچیزی بیشتر و زیادتر است. انسان در ابتدای خلقت خود از نظر فهم و شعور و تدبیر و سیاست زندگی در حد صفر است و خداوند تبارک و تعالی نقشه دارد که این انسان در حد صفر را به ثروت و قدرت و نعمت بینهایت برساند. شما درست می توانید احساس کنید که نیاز به رهبری، در انسانی که از حد صفر به سوی بینهایت ثروت و نعمت در حرکت است چه قدر زیاد است. به طوری که قدم به قدم احتیاج به حکومت و رهبری دارد و به همین مناسبت خداوند در اولین روزی که او را به دنیا میآورد تحویل رهبر میدهد. رهبر اصلی

ثنزح دعاى سحر

انسان ها هنگام تولد، بدر و مادر آن ها هستند. اگر اطفال مانند گیاه و علف از زمین می جوشیدند و یا در ابتدای تولد پدر و مادر خود را از دست میدادند، معلوم است که چه وضع بدی داشتند. خدا انسان را از ابتدا تحویل رهبر میدهد و او را در اختیار حاکم و حکومت قرار میدهد که یدر و مادر هستند. به همین کیفیّت در مسیر حرکت تا ابد نیازمند به رهبر است. رهبر او یک سلطان صالح و عادلی است که به تمام اسرار زندگی آگاهی دارد و هدفش از رهبری این است که انسانهای وابسته به خود را به بینهایت ثروت و نعمت برساند. از این رو می توانیم به طور کلی بگوئیم که زندگی انسان در شعاع رهبری رهبران صالح و عادل یک زندگی بهشتی به حساب میآید و همین زندگی در دایره حکومت حاکمیتهای جاهل و نادان و یا ظالم و فاسق به صورت جهنم جلوه میکند. بهشت به معنای مطلق یعنی حرکت در شعاع رهبري يک انسان صالح و عادل و جهنم هم به معناي مطلق يعني حرکت در اسارت یک انسان جاهل و ظالم. خداوند در کتاب مقدس خود دو درخت به نام طوبی<sup>۴۰</sup> و زقّوم ۲<sup>۱</sup> معرفی می کند و می فرماید بهشت موعود شما زیر سایه درخت طوبی و بهرمبرداری از ثمرات آن ظاهر می شود. و باز جهنم شما زیر سایه درخت زقّوم و ثمرات آن برای شما حاصل می شود و این دو درخت به نام شجرهی طوبی و شجرهی زقّوم هر دو انسان هستند. انسان صالح و عادل، درخت طوبي به حساب آمده و انسان فاسق و جاهل، درخت زقّوم به حساب میآید و انسان چارهای ندارد تا ابد زیر سایه یکی از این درختها باشد. خروج از سایه این دو شجره به معنای فنا و نابودی به حساب می آید. در این جا است که امام علیه السلام می فرماید: خداوند پیش از آن که خلقی را خلق کند، ابتدا رهبر آنها را تهيه مي كند و بعد از أن كه خلايق را أفريد أنها را ملزم به اطاعت رهبر

۴۰ – الرعد، ۲۹: الَّذينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ طُوبى لَهُمْ وَ حُسْنُ مَآب . ۴۱ – الصافات، ۶۴: إِنَّها شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فى أَصْلِ الْجَحيمِ ./ الصافات، ۱۴۶: وَ أَنْبَتْنا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِـنْ يَقْطِينٍ ./ الدخان، ۴۳: إِنَّ شَجَرَةَ الزَّقُومِ .

شرح دعای سحر

مینماید و در انتها هم کمال مطلق آنها در شعاع حکومت حجّت خدا و رهبر است.<sup>۲۲</sup> بر پایه همین لزوم رهبری و اطاعت از رهبر، خداوند تبارک و تعالی این اطاعت و عبادت را طوری تنظیم میکند که اطاعت آنها عامل پیدایش علم و دانش باشد. یعنی انسانها براساس فهم و شعور بعد از آن که قدرتمند و ثروتمند میشوند. بدون این که تهدید و تطمیعی در کار باشد از خدای خود و یا رهبران دین خود اطاعت کنند. حرکت به قضاوت علم با حرکت به تهدید و تطمیع خیلی فرق دارد. انسانها گاهی به طمع پول و مال فعالیت میکنند و یا در اطاعت قدرتمندان قرار میگیرند و یا از میکنند و گاهی هم به قضاوت علم و دانش و ایمان و تقوا در حالی که میکنند و گاهی هم به قضاوت علم و دانش و ایمان و تقوا در حالی که معلوب خداوند متعال است اطاعت نوع سوم است. یعنی انسان مطیع، خدای خود را به علم و عظمت میشناسد و بر پایه شناخت خود، خدا را اطاعت میکند نه این که از غضب خدا بترسد و یا از بیمهری و کم لطفی خدا خوفی داشته باشد. خداوند یک موجودی موذی و مضر نیست که

۴۲ - ارشاد القلوب، ترجمه سلگی، ج۲، ص۳۶۳: روایت است که «قتاده» بر امام صادق علیه السلام وارد شد و چند نفر از اهالی خراسان و دیگران حضور داشتند، و از مناسک حج و غیره می پرسیدند، و قتاده نزدیک امام علیه السلام نشست وقتی کار دیگران تمام شد و بیرون رفتند، به او نگاه کرد و فرمود: شما کی هستی؟ گفت: من قتاده دعامه بصری هستم؟ فرمود: فقیه اهل بصره؟ گفت: من قتاده دعامه بصری هستم؟ فرمود: فقیه اهل بصره؟ گفت: من قتاده دعامه بصری هستم؟ فرمود: فقیه اهل بصره ی فرمود: فقیه اهل بماوی به او نگاه کرد و فرمود: وای بر تو ای قتاده، خداوند خلق را آفریده و از میانسان کسانی را برگزیده، تا حجتهای او بر بندگانش، و «اوتاد» در زمین باشند و به امر او استواری بخشند، برگزیده، تا حجتهای او بر بندگانش، و «اوتاد» در زمین باشند و به امر او استواری بخشند، بودند. راوی گفت: ماه ماه را بیش از خلقت مردم، آفرید و و ماه را استواری بخشند، بودند. راوی گفت: ماه ماه را بست و منه مام را و استواری بخشند، برگزیده، تا حجتهای او بر بندگانش، و «اوتاد» در زمین باشند و به امر او استواری بخشند، بودند. راوی گفت: قتاده مقدار زیادی ساکت شد، سپس گفت: خدا امورت را اصلاح نماید، سوگند ماه به به خدا من در مقابل علما و فقها و کسی چون ابن عباس نشستم، اما مثل این لحظه که در مقابل مشان مقابل مناید مقابل معرف را به خدا من در مقابل علما و فقها و کسی چون ابن عباس نشستم، اما مثل این لحظه که در مقابل شما نشستهام، قلبم مضطرب نشد.

امام علیه السلام فرمود: میدانی در مقابل چه کسی نشستهای؟ در مقابل بیوتی نشستهای که خدا خواسته است، بالا رود و نامش در آن ذکر گردد، و صبح و شام، در آن تسبیح او گفته شود، مردانی در آن هستند که تجارت و داد و ستد، آنان را از یاد او و اقامهی نماز و دادن زکات، باز نمیدارد. ... قتاده گفت: درست فرمودی، خداوند مرا فدای تو گرداند، ای پسر پیامبر خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم.

شرح دعای سحر

انسان از اذیت و یا ظلم خدا بترسد و از خدا اطاعت کند این قول معروف که می گویند از خدا بترس یا بعضی انسان ها می گویند، از خدا می ترسم که مرتکب گناهی شوم، یک مسأله عوامانه است. یعنی خداوند ابتدا انسانهای جاهل و عوام را از غضب و عذاب خود مى ترساند تا آنها به خط اطاعت درآيند و از خدا و ائمه عليهم السّلام اطاعت كنند وليكن حقيقتاً خداوند متعال یک موجود مضرّ و خطرناکی نیست که انسان ها از او بترسند تا مبادا آنها را عذاب کند و یا به قتل برساند و یا رزق و روزی را از آن ها دریغ کند. ترس از خدا به معنای خوف از نتیجه گناه است. زیرا هر گناهی به همراه خود ضرر و زیان بوجود می آورد و این ضرر و زیان به عامل گناه برمی گردد. از نظر این که انسانها به ضرر و زیان گناه آگاهی ندارند و نمىفهمند كه دروغ و يا غيبت و تهمت چه عوارضي دارد و انسان را با چه خطراتی رو به رو میکند، خداوند متعال این اکثریت را در مسیر تهدید و تطميع قرار ميدهد و مي گويد اگر اطاعت خدا كردند خدا آنها را بهشت می برد و اگر معصیت خدا کردند خدا آنها را به جهنم میکشاند. در صورتی که عذاب جهنم به جز نتایج اعمال بد چیزی نیست اگر درست عذاب جهنم و عذابهای آخرت را از ابتدا تا انتها بررسی کنیم، خواهیم دید که خداوند متعال کبریتی هم برای جهنم نزده است که آن را شعلهور سازد و خواهیم دید کوچکترین عذابی که صنعت خدا باشد، درآخرت به وجود نیامده. بلکه تمامی عذابها بازده اعمال کفر و گناه انسان بوده که به خودش بر می گردد. ما در صورتی بایستی از خدا بترسیم که چوب و چماقی و یا شلاقی به دست خدا باشد و ما را تهدید کند. خدا یک چنین تهدیداتی بین خود و بندگان خود ندارد. جز این که مردم را از خدای خود مى ترساند تا يك ترس ابتدايى در انسان ها پيدا شود و دست از گناه و معصیت بردارند و الا خداوند متعال به جز رحمت و برکت چیزی برای بندگان خود نیافریده است. روی این حساب بهترین اطاعتها، اطاعت بر یایه علم و معرفت است. انسانها خدای خود را به عظمت و محبت و قدرت و حکمت بشناسند و افتخار کنند که از او اطاعت میکنند. همچنین ائمه اطهار عليهم السلام را به اين صفت بشناسند و افتخار كنند كه از

شرح دعای سحر

آنها اطاعت میکنند. بهترین حکومتها حکومتی است که بر علم و عقل مردم پایهریزی میشود و بهترین اطاعتها اطاعتی است که بر پایه قضاوت علم و معرفت انسان بوجود میآید. برای پیدایش یک چنین حکومتی این همه برنامههای تربیتی و تعلیماتی به وجود آمده تا انسانها از مسیر فهم و دانش به قضاوت علم و حکمت تسلیم خدا و اولیاء خدا شوند. دعای سحر بر پایه همین معارف استوار میشود.

در مباحث گذشته در تعریف دعای سحر گفته شد که انسانها با خواندن و دانستن تمامی دعاهای وارده از ائمه معصوم علیهم السلام نعمتی از نعمتهای خدا را از خدا درخواست میکند. ضمن هر جملهای از دعاها نعمتی از نعمتهای خدا خواه از نوع لذائذ مادی باشد و خواه از نوع انس و آشنایی و حشر با اولیاء خدا و خواه از نوع قدرت و نیرو. در تمامی این دعاها انسانها نعمتی از نعمتهای خدا را از خدا درخواست میکنند. ولیکن در دعای سحر تاج و تخت خدا را از خدا درخواست میکنند. يادشاهي و سلطنت خدا و علم و قدرت خدا بالاخره بهترين تعبير براي دعای سحر که انسانها با خواندن و خواستن این دعا چه چیزی خواستهاند و خداوند اگر دعای آنها را مستجاب کند چه سرمایهای به آنها مىدهد، بهترين جمله مختصر و مفيد در تعريف اين دعا همين است که بگوئیم انسان با خواندن و خواستن این جملات سمت پادشاهی و حکومت خدا را از خدا میخواهد. می گوید پروردگارا، حاکمیّت و مدیریتی که خودت داری به من مرحمت کن. قدرت و خلاقیتی که خودت داری به من مرحمت کن. همین طور سایر اسماء و صفات خداوند تبارک و تعالی را از خدا میخواهد. خداوند متعال هم مضایقه ندارد آنچه بندهاش با خواندن این جملات از خدا می خواهد، خدا قبول می کند. او را در انتها مجهز به تمام اسماء و صفاتی میکند که خودش آن اسماء و صفات را دارد. اگر بندهای از بندگان سلطان از پادشاه مال و ثروتی بخواهد یا ملک و املاکی بخواهد و یا مسائل دیگر، ممکن است مورد قبول واقع شود و سلطان حاجت او را برآورد اما اگر بندهای از بندگان نشان و مدال سلطنتی از سلطان بخواهد و یا تاج و تخت سلطان را از او بخواهد و بگوید من جای

شرح دعای سح

تو بنشینم و با نشان و مدال سلطنتی که از تو گرفتم، حکومت کنم هرگز کسی جرات نمی کند چنین خواهشی از سلطان داشته باشد و اگر کسی با جرأت و جسارت یک چنین تقاضایی داشته باشد، محکوم به فنا و نابودی می شود ولیکن خداوند متعال نسبت به بندگانش آن چنان رؤوف و مهربان است که در برابر تقاضاهای بندگان نشان و مدال سلطنتی خود را به آنها می بخشد و آنها را به مقام جانشینی خود ارتقاء می دهد و در این جا جانشینی به همین معنا است که جای خدا این انسان حکومت کند. زندگی بندگان خدا و مدیریت آنها به این انسان واگذار می شود و آل خدا غیبت ندارد که انسان جانشین خدا باشد. معنای حکومت الهی همین واگذاری کارهای سلطنتی و مدیریت خداوند متعال به بندگان مؤمن است.



شرح دعای سحر

سند این دعا در قرآن

در این دعا امام چهارم حضرت زین العابدین علیه السلام آدرس علم و هنر و حکمت و تدبیر و سیاست خدا و در انتها پادشاهی آن بزرگوار را به . بندگان خدا میدهد و مردم را تشویق میکند که چنین نشان و مدالی از خدا بگیرند. سند این دعا آیهی شریفه در سوره اعراف است که خداوند میفرماید:

وَلِلَهِ الأَسْمَاء الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآئِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ <sup>٣</sup>

یعنی خداوند اسماء و صفات بسیار نیک و عالی دارد، شما آن اسماء و صفات خدا را از خدا بخواهید. به مکتبی بروید و در مکتبی درس بخوانید که اسماء و صفات الهی را، علم و هنر و حکمت و قدرت خدا را بیاموزید. این آیهی شریفه اسماء و القاب خدا را به انسانها وعده می دهد، اسم و لقب و یا اسم و صفت ارثی است که شاگردان از استاد خود می برند. هر انسانی دو نوع وارث دارد. یکی وارث مال او می شود و دیگری وارث علم و هنر انسان. مال انسان به فرزندانش می رسد ولیکن علم و هنر او به شاگردانش می رسد. خداوند تبارک و تعالی هم به همین کیفیت دو قسم وارث دارد، وارثی که مال و ثروت او را می برد و از نعمتهای او در دنیا و منعت خدا را به ارث می برد. بهترین وراثتها، وراثت علم و دانش است.در آخرت بهرهمند می شود و وارث دیگری که علم و هنر خدا و یا حکمت و منعت خدا را به ارث می برد. بهترین وراثتها، وراثت علم و دانش است.در شاگرد مکتب او باشند. علم و هنر خدا را بیاموزند تا لیاقت پیدا کندن، شاگرد مکتب او باشند. علم و هنر خدا را بیاموزند تا لیاقت پیدا کند،

۴۳ - اعراف، ۱۸۰

شرح دعای سحر

شاگردان خداوند متعال را بایستی خودش تربیت کند و به ثمر برساند. صنعت خدا از دست هیچکس ساخته نیست. آفرینندگی مخصوص ذات مقدس خداوند متعال است و انسانهای کامل همینقدر عظمت دارند که کیفیّت خلقت و آفرینش را میدانند و در جریان خلقت عالم و آدم قرار میگیرند و به تعبیر قرآن شاهد خلقت عالم و آدم هستند.<sup>**۴۴**</sup> خلقت رموز و اسراری دارد و فقط آفرینندهای مانند خود خدا لازم دارد که خدا شریک ندارد کسی نمیتواند در آفرینش موجودات شریک خدا باشد. تعلیمات در سه مرحله قابل اجرا است و تعلیمات حیات بخش، مرحله سوم از این مراحل است و آن هم به دست خداوند متعال است.

مرحله اول: تعلیمات به نام تبلیغات و تذکرات شناخته میشوند. تبلیغات به معنای عرضه علوم و یا نمایش علم است.

علم را به افکار مردم عرضه میدارد ولیکن در افکار مردم متمرکز نمی سازد. درست مانند تبلیغات صنایع و امتعههای دیگر، به انسان نشان می دهند که چه ماشین هایی ساخته شده و چه پارچه ها و لباس هایی بوجود آمده ولیکن در اختیار انسان قرار نمی دهند. مگر به کسانی که مشتری آن اجناس باشند و قیمت آن را بپردازند. علم هم به همین شکل گاهی به انسان ها عرضه می شود تا مشتری علم شوند ولیکن در این مرحله علم در افکار انسان ها به شکل ثابت و تثبیت شده قرار نمی گیرد.

مرحله دوم: تعلیمات است و این تعلیمات بر دو قسم است. تعلیمات به وسیله انسانها و تعلیمات به اراده ی خداوند متعال. تعلیمات به وسیله انسانها به این کیفیّت است که **صورت علوم و حقایق** در فکر انسان متمرکز میشود و انسان اسماء و لغات را و اصطلاحات را با معانی آن میداند ولیکن از **واقعیت و حقیقت آن** بیخبر است. صنایع برق و الکترونیک را خوانده و میداند ولیکن از حقیقت برق و یا حقیقت مواد عالم طبیعت بیخبر است. فقط صورتی از علوم و حقایق در فکر انسان متمرکز میشود تا روزی که برای کشف حقیقت آمادگی پیدا کند.

۴۴ - وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَاهِيمَ مَلَكُونَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ ( انعام، ٧٥)

شرح دعای سحر

و اما تعلیمات قسم سوم که **تربیت** نامیده میشود. تعلیمی است که همراه با آن قدرت و استعداد برای عمل به آن علوم نیز پیدا میشود.

تعلیم و تربیت دو مسأله ای است که از ابتدای تاریخ همراه هم گفته شده و با هم در افکار بشریت قرار گرفته است. هر معلمی در تاریخ مربی شناخته می شود و هر مربی معلم. تعلیم منهای تربیت خیلی نافع و سودمند نیست و شاید هم مضر باشد ولیکن تعلیم همراه تربیت یک علم صد در صد نافع و حیاتبخش است. تربیت به معنای رشد عقل و استعداد انسان است و این رشد عقل و استعداد، از نوع خلقت و آفرینش است نه از نوع تعلیم و دانش. علم در صورتی حیات بخش انسان میشود که توأم با قدرت و استعداد باشد. این که مشاهده میکنیم علمها و درسها به صورت کلاسیک در آمده و حرکت علمی انسانها از کودکستان شروع می شود و کلاس ها را یکی بعد از دیگری پشت سر مى گذارد تا يک دانشمند كاملى شود، ترتيب كلاسها به اين صورت بر پایه استعداد انسان است. اگر کتابهای سال آخر را بخواهند به دانش آموزان سال اول تعليم دهند ممكن است آنها بشنوند و عبارات را در حافظه خود بسپارند ولیکن نمیتوانند حقیقت کلمه و عبارات را بفهمند به کیفیتی که علم و عملشان توأم با یکدیگر باشد. مثلاً گاهی انسان در مذمت بخل و حسد و یا تکبر کلماتی از اساتید خود و یا آیاتی از آیات قرآن را میشنود ولیکن قدرت رهایی خود از بخل و حسد و تکبر را ندارد و در برابر افراد پایین تر از خود تکبر دارد و یا با رقبای خود که محشور می شود بر آن ها حسد می ورزد که چرا پیشرفت کرده اند و از او جلوه افتادهاند. با این که آن همه کلمات و آیات در مذمت حسد و تکبر فرا گرفته است ولیکن نمی تواند تکبر و حسد خود را رها کند. ترک حسد یا تكبر مربوط به قدرت و استعداد انسان است.

بایستی اعصاب مغز و قلب او و قوای فکری و بدنی او آن قدر زیاد شود تا بتواند حسد و تکبر را رها کند و به جای این که با کسانی حسودی کند، به آنها خدمت کند. رها کردن صفات نفسانی و شیطانی قدرت و

ثنرح دعاى تحر

استعداد لازم دارد و این قدرت و استعداد به دست خداوند متعال است. خداوند أن جا كه بندگان خود را به توحيد دعوت كند و به أنها پيشنهاد مى كند كه با گفتن لا اله الا الله بندكى خدا را اختيار كنند، انسان هايي كه برای پذیرش این دعوت آماده می شوند بلافاصله بعد از قبول و آمادگی قدرت روحی پیدا می کنند به کیفیتی که بندگی خدا برای آنها آسان می شود و کفر و گناه برای آن ها سخت و مشکل می شود. دو نفر از کنار مسجد می گذرند یکی از آنها از منظره مسجد و نماز، جلب مسجد می شود، نماز می خواند و لذت می برد. و آن دیگری چنین منظرهای را یا مسجد و نماز را دوست ندارد، برای او سخت و مشکل است که نماز بخواند یا روزه بگیرد و یا اصلاً خدا و آخرت را قبول کند. این خوش آمدن از نماز و یا ناخوش بودن از نماز مربوط به استعداد وجودی آنها است. خدا به بنده مؤمن روح ایمان و نشاط می بخشد و با داشتن آن روح، جذب مسجد می شود ولیکن آن فاسق و کافر که یک چنین روحیه ای ندارد، جذب مسجد و نماز نمی شود و یا از مسجد و نماز فرار می کند. این جذب و عدم جذب يک مسأله رواني است که به دست مبلغين و معلمين يا پيغمبران و ائمه سلام الله عليهم اجمعين قابل ظهور نيست و منحصراً به دست خداوند متعال است. گاهی به بندهای از بندگانش روحیه میدهد و در او عقل و استعداد ييدا مي شود، خدا و آخرت را به آساني قبول مي كند و گاهی انسان فاقد یک چنین روحیه و عقلی است و در نتیجه با، ایمان و اهل ايمان ميانه خوبي ندارد و جذب آنها نمي شود بلكه از آنها فرار میکند. پس پرورش مستقیماً به دست خدا است. «پرورش» ایجاد روحیههایی است که همراه شنیدن و گفتن و تسلیم شدن در انسان پیدا می شود و «آموزش» منهای این روحیهها است. تعلیمات الهی همه جا توأم با پرورش است وليكن تعليمات انسانها، آموزش بدون یرورش است. لذا تعلیمات خدا، حیات بخش و نیروبخش شاگردان مکتب خدا است.

شرح دعای سحر

برای تبیین و تفریق بیشتر بین تعلیمات خدا و انسانها باید به حالات و حرکات انسان هایی مراجعه کنیم که در مکتب خدا و یا در مكتب انسانها يرورش يافتهاند. علماء و دانشمندان در عالم بسيارند، بعضی از آنها دانش دین الهی و توحیدی دارند و بعضی از آنها دانش طبيعي و آشنايي به مواد و منابع طبيعت. انسان هايي كه از مكتب خداوند تبارک و تعالی بهره گرفتهاند و در شعاع تعلیمات خداوند متعال قرار گرفتهاند اولاً دانش آنها آن چنان عمیق و عجیب است که گویی خلقت و بشريت را از ابتدا تا انتها مىدانند و مسير حركت انسانها را از تولد آنها تا ابد می شناسند و برنامه های دینی و تربیتی خود را به طوری تنظیم می کنند تا بتوانند انسان های وابسته به خود را به آخرین درجات تکامل برسانند آنها را در وضعی قرار دهند که از هرکسی و هر چیزی بتوانند استفاده كنند وليكن دانش انسانهاي طبيعي از شناخت مواد و منافع طبيعت قدرى بالاتر و والاتر نرفته است. حركات أنها و محاسبات أنها و دانش و فعالیت آنها از ابتدای تاریخ تا انتها در محور طبیعت و منافع طبیعت است. به همان میزانی که انسانهای عصر حجر با موجودات ماوراء طبيعت يعنى خدا و فرشتگان بيگانه بودهاند. دانشمندان درجه يک آخرالزمان هم که توانستهاند طبيعت را با اسباب و ابزار علمي خود زير و رو كنند به همان اندازه منكر خدا و فرشتهها و موجودات ماوراء طبيعت شدهاند. دانشمندان آخر تاریخ هم که از درس و دانش الهی بهرهای ندارند و منكر آخرت و قيامت بوده و با پيغمبران و اولياء خدا در حال جنگ و مبارزه بودهاند. بیگانگی این دو طایفه عالم و با سواد به آن اندازه است که گوئی دو نوع مخلوقاند مانند نوع گوسفند و نوع گرگ و پلنگ. در هیچ مرحلهای از مراحل وجودی و ایده و آرزو شباهت به یکدیگر ندارند و به تمام معنا در خط عناد و دشمنی با یکدیگر بوده و هستند. این تفاوت و تباین عجیب مربوط به خلقت آنها نیست زیرا در خلقت برابر و مساوی یکدیگرند و هر دو انسانند. یک جور و یکنواخت خلق شدهاند. ولی این تفاوت و تباین مربوط به تربیت آنها است. خداوند این دو طایفه را از نظر تربیتی یکی را تشبیه به خاک و دیگری را تشبیه به آتش میکند و

شرح دعای سحر

می گوید: مؤمنین و اولیاء خدا از خاک آفریده شدهاند و شیاطین و دشمنان خدا از آتش<sup>64</sup>. با این که از نظر خلقت ابتدایی هر دو از خاک خلق شدهاند ولیکن در مسیر تعلیم و تربیت تباین با یکدیگر پیدا کردهاند. دلیل این همه تفاوت و تباین همین مسأله است که آنها از تعلیمات و یا علم و سواد بهرهمند شده ولیکن از تربیت الهی محروم ماندهاند ولی اولیاء خدا از تعلیم و تربیت و سواد برابر یکدیگر بهرهمند شدهاند. خداوند همراه تعلیم کلمات و عبارات خلقت و استعداد انسان را هم بالا میبرد ولیکن انسانها در تعلیم کلمات و عبارات متوقفاند و نمیتوانند به خلقت و شیاطین و منافقین آموزش دارند و از پرورش محروماند ولیکن شاگردان شیاطین و منافقین آموزش دارند و از پرورش محروماند ولیکن شاگردان شدهاند.



۴۵ – حجر، ۲۷: وَالْجَآنَّ خَلَقْنَاهُ مِن قَبَلُ مِن نَّارِ السَّمُومِ (و جن را پیش از آن، از آتش گرم و سوزان خلق کردیم!) روم، ۲۳: وَمِنْ آیَاتِهِ أَنْ خَلَقَکُم مِّن تُرَاب ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرٌ تَسَفِرُونَ(از نشانههای او این است کـه شما را از خاک آفرید، سپس بناگاه انسانهایی شدید و در روی زمین گسترش یافتید!) (خداوند متعال در ۸ آیه از قرآن کریم از کلمه تراب در خصوص خلقت انسان استفاده نموده است.)

ثنرح دعاي سحر

شرايط و مراحل استجابت دعا

کسانی که جملات دعای سحر را میخوانند و میدانند و میخواهند در مقدمه این خواندن و دانستن و خواستن، ذکر شرایطی لازم است:

شرط اول: از خود و تمامی عوامل غیر الهی به خدا پناه ببرد که این شرط با دستور «اعوذ بالله من الشیطان الرجیم» اجرا میشود. یعنی انسان از شر شیطان خود را جدا و در پناه خدا قرار دهد و این پناهبری و پناهدهی به معنای این است که انسان خود را بر خودش حاکمیّت ندهد. در اعمال و افکار دینی و مذهبی و قدمهایی که در راه خدا و برای خدا بر میدارد، هدفی به جز جلب رضایت خدا نداشته باشد که از یک چنین هدف خالص دهد و به رأی خود کار کند و یا دیگران را بر خود حاکمیّت شطان بر انسان و هوس آنها کار کند، این دو نوع حاکمیت، حاکمیّت شطان بر انسان است نه حاکمیّت خدا متوقف می کند و یا خدای نکرده ما را در راه تکامل و سوی خود و خلق خدا بر انسان. تمامی عواملی که ما را در راه تکامل و سوی خود و خلق خدا بر میگرداند تمامی این عوامل شیطان شناخته شده است. یعنی یک عامل غیر الهی بر انسان حاکمیّت پیدا می کند و انسان را از دایره حکومت الهی خارج میگرداند.

این شرط اول بر گفتن «بسم الله الرحمن الرحیم» هم سبقت دارد. مصداق عملی این پناهندگی به این کیفیّت است که برای انسانی که تصمیم دارد سالک راه خدا باشد، تمامی عوامل غیر خدایی را به صورت موجوداتی خطرناک میبیند که برای نجات از خطرات آنها به پناه خدا

شرح دعای سحر

میبرد مانند اصحاب کهف که با کلمه «فَأَوُوا إِلَى الْکَهْفِ<sup>\*\*</sup> خود را از خطر حکومت زمان در پناه خدا قرار دادند و خداوند آنها را در پناه خود حفظ نمود تا روزی که شرایط زندگی برای آنها دایر شود. این شرط یک شرط عملی است نه تنها قولی و فکری. انسان معتقد شود که خدا برای او از خودش مهربان تر و داناتر و تواناتر است. انتخاب آن چه برای خود میخواهد به خدا واگذار کند. زیرا اگر این انتخاب برای خود انسان باشد، انتخابی است بسیار کوچک و کمارزش ولیکن اگر به خدا واگذار کند، انتخابی است بسیار بزرگ و پرارزش. مانند مولا امیر المؤمنین علیه السلام که عرضه میدارد:

الهي أنْتَ كَمَا أُحِبٌ فَاجْعَلْنِي كَمَا تُحِبِ ٢٧

پروردگارا، من نمیدانم چهطور خود را بسازم که محبوب تو باشم، سازندگی تربیتی خود را به خدا واگذار می کند. انسان سالک الی الله هم به همین کیفیّت، تمامی عواملی را که در زندگی و فکر خود مؤثر میداند بایستی رها کند و تنها یک عامل را بپذیرد و آن ارادهی خداوند متعال است. یک چنین مقامی را تفویض کامل مینامند. خداوند در قرآن بر طبق آیه ی امانت<sup>۴۸</sup> اصرار دارد که به انسانها بفهماند که به ارادهی خود و عمل خود و فکر و تدبیر خود نمیتوانند در خط تکامل قدم بردارند. بزرگترین مقرر شده همین است که خود را به دست خدا بسپارد و خدا باشد که او را مقرر شده همین است که خود را به دست خدا بسپارد و خدا باشد که او را دروراند و تعلیم دهد و به ثمر برساند. آن چه خدا از شما انسانها انتظار دارد همین است که تقدیرات الهی را و تعلیم و تربیت الهی را و آن چه دربارهی شما اجرا میشود بفهمید و بدانید، ببینید و بدانید که خدا چگونه

٣۶ - وَإِذِ اغْتَرَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ فَأَرُوا إِلَى الْكَهْفِ يَنشُرُ لَكُمْ رَبُّكُم مِّن رَّحْمَتِهِ ويُهَيِّي لَكُـم مِّنْ أَمْرِكُم مِّرْفَقًا (كهف، ١۶) ۴۷ - مفاتيح الجنان، ذيل مناجات منظومه مولا اميرالمؤمنين عليه السّلام. ٢٨ – إنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجَبَالِ فَٱبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وٱشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا (احزاب،٧٢)

م شرح دعای سحر

برای شما عقل میسازد، چگونه مغز شما را مهندسی میکند و چگونه قلب شما را به نور ایمان روشن مینماید و چگونه و چطور اسماء و صفات خود را در وجود شما تمرکز میدهد و شما را به اسماء و صفات خود مجهز مى كند. خداوند اصرار دارد كه به ما بفهماند تربيت شما مانند خلقت شماست. همان طور که در خلقت خود نمی توانید مداخله کنید و اگر مداخله کردید خلقت خود را ضایع و ناقصمی گذارید، در تعلیم و تربیت خود هم نمى توانيد مداخله كنيد زيرا تربيت از نوع خلقت است. خط تربیت را به این کیفیّت ترسیم کرده و گفتهاند از موی باریک تر و از شمشیر برندهتر ۴۹ یعنی حرکت در این راه با شما انسانها نیست بلکه با خدای شما است. آن بار امانتی که تمامی موجودات و مخلوقات از حمل آن ترسیدهاند و کنار رفتهاند فقط خود را به دست خدا سپردهاند، حرکت در همين خط خلقت و تربيت است. انسانها خودكار وارد ميدان خلقت و تربیت خود میشوند و هر چه بیشتر زحمت میکشند، کمتر نتیجه می گیرند لذا خداوند در آیه امانت ۴۰ این انسان خود رأی و خود مختار را که استاد بزرگ آفریننده خود یعنی خدا را کنار میگذارد و به رأی خود وارد میدان زندگی میشود، ظلوم و جهول میداند و میگوید بسیار جاهل است که به حقیقت مطلوب و حرکت به سوی آن آگاهی ندارد و بسیار ظالم است که خود را از فیض تربیتی خدا محروم میکند. خدا را و اولیاء

۴۹ – الف) امالی شیخ صدوق، ترجمه کمرهای، متن ۱۷۷، مجلس سی و سوم: امام صادق (ع) فرمود: مردم بر صراط گذرند به طبقات مختلف، صراطی که از مو باریکتر و از شمشیر برنده تر است. بعضی چون برق از آن گذرند و برخی چون اسب تندرو و بعضی بر سر و دست و بعضی چون پیاده رو و برخی بر آن آویزان باشند و آتش مقداری از آنها را گرفته است.

ب) ترجمه جلد هفتم بحار الانوار، ج۲ ، بخـش بیسـت و چهـارم ائمـه علـیهم السلام سبیل و صراط هستند و شیعیان آنها در راه و صراط اسـتوارند .... ص ۹ : مـولا علیه السلام : به خدا قسم ما همان راهی هستیم که باید از آن پیروی کنید، <u>سوگند بـه</u> خدا ما صراط مستقیمیم.( بنا بر این روایات، مسیر و <u>خط تربیت</u> همان خط ولایت اسـت که به <u>صراط</u> تعبیر شده است.) ۵۰ – احزاب،۷۲

شرح دعای سحر

خدا را در سعادت و خوشبختی خود دخیل نمیداند. پس ما باید مستقیماً مانند شاگردی که خود را در حضور استاد میبیند، در برابر خدا زانو بزنیم و خود را شاگرد مکتب خدا بدانیم و از او بخواهیم که اسماء و صفات خود را به ما تعليم دهد. علم و هنرى به ما بياموزد كه خداگونه بدانيم و خداگونه بتوانیم. اگر درست در وضعیت شاگرد و استاد مطالعه کنیم می بینیم که شاگرد، تسلیم استاد است و همه جا برای دانستن و فهمیدن در انتظار استاد خود است تا کلمهای به او بیاموزد و از خود اراده و اختیار ندارد. خداوند دوست دارد ما انسانها به همین کیفیّت کار خود را و فهم و استعداد خود را در اختیار خداوند متعال قرار دهیم و دائم در حال تقاضا و خواهش و نیایش که دست ما را بگیرد و به علوم و حقایق برساند و ما را آنچنان بسازد و بیروراند که پسند او باشیم. چنان باشیم که او میخواهد نه آنچنان که ما میخواهیم زیرا خواهشهای ما در مسیر علم و دانش ما بسیار کوچک است. کم و کوچک میدانیم لذا کم و کوچک میخواهیم وليكن خواهشهاي خدا برابر علم خدا مانند خود خدا بينهايت بزرگ است. اگر انتخاب زندگی و کیفیّت زندگی و آموزش و پرورش خود را به خدا واگذار کنیم و خود تسلیم او بشویم ما را چنان می سازد و می پروراند که مانند خود او در بی نهایت علم و ثروت و قدرت قرار می گیریم و اگر این تفویض و واگذاری نباشد، به رأی خودمان حرکت کنیم و فعالیت نماییم و همان چیزهایی را بخواهیم که خودمان میدانیم، نه آن چیزهایی که خدا می داند در این جا بر اثر خواهش های کوچک و ضعیف، ارقام کوچک و ضعیفی در اختیار ما قرار میگیرد که اگر هم مشمول عفو خدا شده وارد زندگی بهشتی شویم، از فقراء و عقب افتادگان آن زندگی خواهیم بود و درآن صورت باز هم حسرت و غبطه ما را فرا می گیرد که چرا مثل فلانی نیستم و مانند او جاه و مقام ندارم. پس وظیفهی ما این است که در مکتب خدا و در برابر اولیاء خدا زانو بزنیم.

جملات و عباراتی که از ائمه علیهم السلام به صورت دعا در اختیار ما قرار گرفته این جملات را بخوانیم و بدانیم و بخواهیم و بعد از خواستن رفتن و شدن را به اختیار خدا واگذار کنیم. هر عبارتی از عبارات دعاها،

م شرح دعای سحر

مکتبی از علم و دانش و معارف الهی است و دانستن این عبارات توفیق الهی لازم دارد. خداوند بایستی عشق و علاقه به علم و دانش و معارف در وجود ما بیافریند و بعد از پیدایش عشق و تشنگی، آب حیات را که علوم آل محمد صلی الله علیه و آله و سلم است در کام ما بچشاند و بعد از آشنایی به لذت علم که فقط راه تکامل و حرکت را به ما نشان میدهد، ما را از آن راه ببرد و به ثمر برساند. از این بردن و رسانیدن، به رفتن و شدن تعبیر میشود یعنی خداوند با افاضه فیض، علم و دانش و قدرت و استعداد ما را بالا میبرد و عشق و تشنگی به علم و دانش در ما ایجاد میکند و بعد از تشنگی، آب حیات علم را که از حوض کوثر است به ما میچشاند و میکنیم.

پس چند مرحله، ردیف هم قرار میگیرد، خواندن دعاها، دانستن مضامین دعاها و خواستن محتوا و معنای دعاها.

این سه مرحله با انسان است. ولیکن پیدایش عشق و علاقه و تشنگی به علم و دانش و بعد از آن حرکت در مسیر علم و دانش و در انتها پیدایش قدرت و استعداد که از آن به «شدن» تعبیر میشود، با خداوند متعال است.

در نتیجه در وجود انسانها شش مرحله تحول پیدا میشود تا در مرحله ششم آخرین نتیجه را از خداوند متعال بخواهند:

مرحله اول، که مانند الفبای مکتب در اختیار انسان قرار میگیرد و انسان بعد از ایمان به خدا بایستی این مرحله را به آخر برساند. همین مرحله خواندن و فهمیدن و تلفظ نمودن و جملات و آیاتی است که معرف نعمتهای خداوند متعال در دنیا و آخرت است. این مرحله را تعلیم اسماء هم نامیدهاند. یعنی انسانها اسم هر چیزی و اسم هر نعمتی از نعمتهای خدا را بداند و بشناسند و بر زبان خود جاری نمایند. از این رو کتاب خدا یعنی قرآن در ابتدا یک کتاب قرائت و خواندن است. دستورات اولیه خدا در قرآن به انسانها دستور قرائت است که میفرماید:

شرح دعای سحر

## فَاقْرَؤُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ <sup>41</sup>

یعنی آن چه آسان است برای شما از آیات قرآن، بخوانید و خداوند قرائت بعضی از سورهها را و آیهها را در شبانهروزی چندین مرتبه واجب کرده است. مانند «بسم الله» و سوره حمد و اخلاص و یا سورههای دیگر و این همه دعاها و سورههای دیگر که خواندن آنها مستحب است. به طور کلی از ائمه اطهار علیهم السلام روایت شده که آنها هر ماهی لااقل قرآن را سه دور قرائت میکردند. امام هشتم علیه السلام میفرمایند: آنچنان تشنه قرائت هستم که دوست دارم روزی یک دور قرآن را از اول تا آخر بخوانم ولیکن چون در آیات فکر میکنم تا معانی آن را بفهمم هر سه روز یک مرتبه قرآن را دوره میکنم.<sup>۵۲</sup>

قرائت دعاها و آیات مستحب است و خیلی تأکید شده است. زیرا همین خواندنها مقدمه دانستن است. و مخصوصاً زبان عربی که کامل ترین زبانها به حساب آمده و زبان اهل بهشت شناخته شده انسانها بایستی به این زبان آگاه و آشنا باشند.<sup>۵۳</sup> عربی بخوانند و بدانند

۵۲ - زندگانی چهارده معصوم علیهم السلام، (مناقب حضرت رضا علیه السلام) ،ص۳۵۸: ابراهیم بن عباس گوید: حضرت رضا علیه السّلام هر سه روز یک ختم قرآن انجام میداد، و میفرمود: اگر بخواهم در کمتر از سه روز هم میتوانم یک قرآن ختم کنم، و لیکن هنگامی که به آیات شریفه میرسم <u>تفکر و تدبّر میکنم، که ایس آیه در چه</u> موضوعی فرود آمده و در چه وقتی نازل شده است، و لذا قرآن را در هر سه روز یک دور قرائت میکنم.

۵۳ – آداب و سنن، ترجمه جلد شانزدهم بحار الانوار،ص ۸۱: امام ششـم علیـه السـلام فرمود: زبان عربی را بیاموزید که با آن خدا با خلقش سخن گوید. (نکته: مصادیق سخن گفتن خدا با بندگان عبارت است از: یکی وقتی سخن خدا را از کلامش در قرآن شنوند و دیگر آن هنگام که در آخرت خداوند منّان بندگان بهشتی خود را مورد خطـاب قـرار

شرح دعای سحر

و صحبت کنند. کسانی که وارد بهشت میشوند و زبان عربی نمیدانند مانند یک بیابانی و یا روستایی بیسوادی هستند که وارد شهر دانشمندان میشود و به زبان و فرهنگ آنها آشنایی ندارند. پس بر انسانهایی که طالب حقیقت هستند و میخواهند سالک راه خدا باشند، واجب است زبان دعاها و آیات را بخوانند و بدانند و زمانی که از خدا چیزی میخواهند به زبان خدا<sup>46</sup> باشد، نه زبان خودشان.

دهد. و به این دلیل است که نویسندهی حاضر میفرمایند که عربی، زبان اهـل بهشـت شناخته شده است.)

۵۴ – این موضوع که چرا خداوند متعال زبان عربی را بسرای کاملترین دیسن و کتاب آسمانی انتخاب نموده است؛ برای بسیاری مورد ابهام و سؤال است. ممکن است گروهی تصور کنند که چون رسول خاتم صلی الله علیه و آله و سلّم عرب زبان بسودهاند، لـذا ناگزیر زبان وحی هم برای ایشان باید عربی میبوده است. این تصور باطلی است که عربی را زبان خدا و کتابش بدانیم، اما معتقد شویم که خداوند برای انتخاب زبان کاملترین دینِ خود هیچ حکمت و دلیل معقول و حساب شدهای نداشته است. از طرفی اینکه زبان اهل بهشت را هم عربی بدانیم، ممکن است از جانب کسانی که درک درستی از عظمت زبان عربی ندارند و آن را زبانی هم عرض و درکنار سایر زبان ها میدانند، مورد سوء تعبیر قرار گیرد و ما را به تعصّب و تحجّر و ارتجاع و... متهم نمایند.

در توضيح اين حقيقت، توجه به چند نكتهى مهم به ما كمك مىكند كه از طريق يك استدلال ساده پاسخ مناسب را دريابيم: ۱- زبان (الفاظ و كلمات) آئينـهى تفكـر است. در واقع انسان نه تنها هنگام سخن گفتن، بلكه حتى هنگام تفكـر و انديشـيدن هم در حال استفاده از الفاظ است. يعنى ما با الفاظ مىانديشيم. لـذا هرچـه گنجينـهى كلمات ما كاملتر و بيشتر باشد، در مسير تفكر با تجهيزات و امكانات بيشـترى حركـت خواهيم كرد. ۲- زبانهاى مختلف از حيث قابليتهايشان بـا هـم تفكر كردن بـا آن نيـز از زيادى دارند. و هر چه قابليتهاى يك زبان بيشتر باشد، قهراً تفكر كردن بـا آن نيـز از زيادى دارند. و هر چه قابليتهاى يك زبان بيشتر باشد، قهراً تفكر كردن بـا آن نيـز از تقصى دراو راه ندارد، لذا هر آن چه كه متعلق به او و منصوب به او است نيـز كامل و بدون نقص مىباشد. و از آن جمله است زبان وحى و خصوصاً زبـان كتـابى كـه كلمات بداوند متعال را دربر دارد. [حضرت امـام جعفـر بـن محمّـد عليهمـا الستـلام از پـدر بزرگوارش عليه الستلام نقل كردند كه فرمودند: هـيچ كتـابى و هـيچ وحيـى از جانـب خداوند تبارك و تعالى نازل نشد، مگر آن كه به زبان عربى مىباشد.. (علـل الشـرائع -ترجمه ذهنى تهرانى، ج۱، ص: ۲۳۳)] ۲-زنـدگى آخرتـى و تحقـق مدينـه مىباشد.. (علـل الشـرائع -بهشت موعود در واقع تحقق يك زندگى بىنهايت كامل و مـيچ وحيـى از جانـب

شرح دعای سحر

مرحله دوم، دانستن خواندنیها است. دعاهای وارده از پیشوایان معصوم علیهم السلام و یا آیات قرآنی که به صورت دعا ذکر شده است، همه اینها نعمتهای خصوصی و عمومی خداوند متعال است که در دنیا و آخرت برای انسانها آفریده است. در واقع دعاها فهرستی و یا صورتی از ذخایر نعمت و ثروت است که در دنیا و آخرت برای انسانها آماده و تهیه شده است. ارقام و اقسامی را که ذکر میکند؛ برای انسانها جنبه حیاتی دارد که اگر نباشند، زندگی انسان در دنیا و آخرت ابرای انسانها جنبه حیاتی پس انسانی که در پی مال و ثروت و کسب قدرت است و سعی دارد حیات او دوام پیدا کند؛ مرگ و مرضی به سراغ او نیاید که حیات او را تهدید کند بداند که خداوند برای حفظ و دوام بقاء انسان در دنیا و آخرت چه بداند که خداوند برای حفظ و دوام بقاء انسان در دنیا و آخرت چه

سلطنت و حکومت الهی و به دست انسانهای کامل که خلفای خدا هستند، مدیریت و اداره می گردد. ۵- به اعتراف زبان شناسان و محققان این فن، از میان تمام زبانها، زبان عربی چنان قابلیتهای بینظیری دارد که این زبان را از سایر زبانها ممتاز می کند. زبان عربی با قواعد فندی و دامنه شی وسیع واژههای آن و فنون مختلف استعمالها از قبیل کنایه و مجاز و استعاره که دارا است. تا آنجا که حتی واضع آن را خود خدا دانستهاند. [حتی مشهور است که دستور زبان عربی را برای اولین بار مولا امیر المؤمنین، علی علیه السّلام به عرب زبانها آموزش دادهاند. («ریاض العلماء» ۳/ مقدمهی مذکور آمد به خوبی نتیجه می شود که زبان عربی از آنجا که زبان کاماه» بدون نقص بوده است، به عنوان زبان آخرین و کاملترین دین الهی انتخاب شده است. زیرا از چنان قابلیتی برخوردار است که می تواند مرکب مناسبی برای انتقال مفاهیم و را محل سکونت کاملترین بندگانش معرفی نموده . شهری که ساکنانش تحت تربیت کاملترین انسانها قرار می گیرند و لذا بدیهی است که برترین می ی را برای انتقال مفاهیم و را محل سکونت کاملترین بندگانش معرفی نموده . شهری که ساکنانش تحت تربیت

بیان کامل دلائل و حکمتهای این موضوع در این مجال نمیگنجد. برای آگاهی بیشتر به منابع مرتبط مراجعه نمایید.

شرح دعای سحر

دقایق علم و حکمت آگاهی پیدا کند و بداند که خداوند چه چیزها آفریده و چه نعمتهایی خلق کرده است. زیرا اگر نداند نمی طلبد و دنبال کسب آن نمی رود. اگر انسان هزاران سال در فقر و ناداری روی گنجی بخوابد و از آن بی خبر باشد، نمی تواند از آن گنج استفاده کند. جهل انسان بزرگ ترین پردهای است که چشم انسان را از دیدن حقایق نعمت و ثروت باز می دارد. خدا<sup>46</sup> و رسولش<sup>46</sup> می فرمایند: کوری این چشمها چندان ضرری ندارد، آن نابینایی که شما را از تمامی نعمتها محروم می کند کوری قلب است یعنی جهل و نادانی. پس در مرحله دوم انسانها بایستی این دعاها را با شرح و تفسیر و تأویل بدانند و آگاهی پیدا کنند.

مرحله سوم خواستن، مرحله سوم حرکت در خط تکامل است که آن هم به دست انسان است و تا انسان این مرحله را طی نکند و این وظیفه را انجام ندهد، دست تقدیر الهی برای او حرکت نمیکند. این مرحله، مرحله خواستن و خواهش نمودن است. خداوند متعال در دنیا و آخرت بینهایت ثروت و قدرت و علم و حکمت برای انسان آفریده است و فقط انسان است که از آن چه خدا دارد و میآفریند، استفاده میکند. همین انسان لیاقت دارد که برآن چه خدا آفریده و مقدر نموده، مالکیت پیدا کند. به همین منظور خداوند این طور مقدر فرموده که انسانها بدانند خداوند چه آنها معرفی کرده است، بخواهند و شرایط قبولی و اجابت دعا را هم برای آنها معرفی کرده است، بخواهند و شرایط قبولی و اجابت دعا را هم برای

۵۵ – حج ۴۶: أَ فَلَمْ يَسيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبُ يَعْتِلُونَ بِها أَوْ آذانٌ يَسْمَعُونَ بِها فَإِنَّها لا تَعْمَى الْأَبْصارُ وَ لَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ : آيا آنان در زَمين سير نكردند، تا دلهايى داشته باشند كه حقيقت را با آن درك كنند؛ يا گوشهاى شنوايى كه با آن(نداى حق را) بشنوند؟! چرا كه چشمهاى ظاهر نابينا نمىشود، بلكه دلهايى كه در سينههاست كـور مىشود.

۵۶ – الحکم الزاهرة با ترجمه انصاری، ص : ۴۸۰ –البحار ۷۰/ ۵۱ : عن الصادق علیـه السّـلام قال: قال رسول اللَّه صلّی اللَّه علیه و آله: شرَّ العمی عمی القلـب. از امام صادق (ع) نقل شده که رسول خدا (ص) فرمود: بدترین گوریها کوری دل است.

ثنزح دعاى سحر

خواهش کردند و شرایط اجابت دعا ٫۱ هم فراهم نمودند، اجابت دعاها صد در صد حتمی و یقینی خواهد بود. خداوند خواهش انسانها را اجابت مى كند و آن چه خواستهاند در اختيار آنها مى گذارد. اين كه مى گوئيم دانستن و خواستن از شرایط اولیه وصول به نعمتهای خداوند متعال است به این دلیل است که انسان تا چیزی را نداند، نمی خواهد. اگر هم بدون خواهش و تقاضا آن چه لازم دارد در اختیار او قرار دهند، قدرش را نمیداند و نعمت خدا را ضایع می کند. خداوند چقدر زیاد ارقام بزرگی از نعمتهای خود را در وجود ما آفریده که ما بسیاری از آنها را نمیدانیم و چون نميدانيم قدرش را هم نمي شناسيم. اگر بدانيم چشم انسان چه نعمتی هست و شرایط حفاظت چشم چه چیزهایی است، بیشتر از این تلاش و کوشش می کنیم تا این نعمتهای بزرگ را برای خود حفظ کنیم. و به همین منظور خداوند ارقام نعمتی را که در دنیا به ما داده از ما پس می گیرد تا بعد از سلب نعمت، به ارزش آن آگاهی پیدا کنیم و دو مرتبه آن چه از ما سلب شده از خداوند متعال مطالبه کنیم زیرا بعد از خواهش و مطالبه و بعد از محرومیت از آن نعمت، آن چه از ما گرفته به ما برگرداند ، قدرش را مىدانيم . كه به ماهيّت و حقيقت آن نعمت آگاه شدهايم و به همین دلیل که قدر نعمتهای خدا بر ما مجهول است، آنها را ضایع می گذاریم. خداوند شرط دعاها و اجابت آنها را دانستن و خواستن قرار داده تا بدانیم از خدا چه چیزی میخواهیم و آن چه خواستهایم برای ما حیات بخش است و بعد از این خواستن و قدردانی نمودن خداوند وعده مي دهد كه دعاي ما را مستجاب كند و آن چه مي خواهيم به ما ببخشد.

و اما آن سه مرحلهای که به ارادهی خداوند متعال انجام میگیرد و در پی خواهش و نیایش ما واقع می شود:

ابتدا پیدایش عشق و علاقه و پیدایش تشنگی به علم و دانش و پیدایش علاقه و محبت به لطف خداوند متعال است. این را میدانیم که حالات یک عواملی هستند که ما را وادار به کار می کنند. یک عوامل درونی مانند حالت نشاط که خنده و تبسّم به وجود میآورد و یا غم و غصه که در انسان حالت بُکاء و گریه بوجود میآورد و یا تشنگی یا

شرح دعای سحر

گرسنگی که انسان را به دنبال غذاها و شربتها حرکت میدهد. تمامی این حالات که عامل بزرگ حرکات و اعمال است به ارادهی خداوند متعال انجام میگیرد تا جایی که در مسأله توبه و حرکت انسان به سوی خدا میفرماید:

تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ

یعنی من به آنها توفیق توبه دادم و به آنها توجه نمودم و یا من در وجود آنها حالت گرایش و نیایش ایجاد کردم تا توبه کنند و در خانه من بیایند و از گناه و معصیت خود عذرخواهی کنند.



٥٧ – عَلَى التَّلاثَة الَّذِينَ خُلُفُواْ حَتَّى إِذَا صَافَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَصَافَتْ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُمْ وَطَنُّواْ أَن لاَّ مَلْجَاً مِنَ اللَّهِ إِلاَّ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ(توبه، ١١٨)

تنزح دعاي سح

نقش دعای سحر در تکامل انسان

یکی از واجباتی که از هر نمازی و روزهای و از هر عمل مهمی واجب تر است، توبه انسان به درگاه خداوند متعال است. توبه به معنای این است که برای رفع نواقص وجودی و برای پیدایش حالت اطاعت و بندگی و برای ظهور عشق و علاقه به خدا بایستی در خانه خدا برویم و مانند مریضی باشیم که مرض خود را می شناسد، دکتر مرض را هم می شناسد و صد درصد یقین به معالجه دارد و به آن دکتر مراجعه می کند.

انسانها دائم بایستی گرایش به خدا داشته باشند و در این گرایش به دعا و نیایش از خدا بخواهند نقص وجودی آنها را برطرف کند و این برطرف شدن نقص وجودی را غفران مینامند. از خدا بخواهند آثار گناه و معصیت را از وجود آنها محو کند و این محو آثار را عفو مینامند. دائم انسان بایستی از خدا تقاضای عفو و مغفرت داشته باشد. عفو به معنای برطرف شدن آثار کفر و گناه و مغفرت هم به معنای قدرت مقاومت و رفع نواقص وجودی برای اطاعت و بندگی خدا. این ارتباط را که انسان طالب عفو و مغفرت است، توبه مینامند. و این توبه پیش از نماز و روزه پیش آز انسان در خانه خدا برود و معذرت خواهی کند، خداوند میگوید همین حالت توبه را تا من به بندگانم ندهم، آنها نمیتوانند توبه کنند. ابتدا بایستی من به بندگانم محبتی کنم و نیروئی به نام توفیق توبه در وجود آنها قرار دهم تا بعد از پیدایش این توفیق و نیرو بتوانند توبه کنند و برود میفرماید:

تنزح دعاى سحر

## تَّابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ \*\*

يعنى خداوند به گناه كاران توجه نمود و به آنها توفيق داد تا بتوانند توبه كنند با اين حساب مي كوئيم حالات دروني انسان عوامل بزر گ اطاعت و بندگی خدا هستند. اگر این حالات نباشد حرکات به سوی حق یا باطل هم قابل ظهور نیست. پس بر خدا واجب است ابتدا حالتی در انسان به وجود آورد تا براساس آن حالت عشق و علاقه به اطاعت و بندگی در انسان پیدا شود و بر پایه آن عشق و علاقه به سوی خدا حرکت کند. در اینجا سؤال مي كنيم آيا پيدايش آن حالت بر عمل انسان مقدم است يا عمل انسان بر أن حالت مقدم است. اگر چنين است كه تا تحولي در انسان پيدا نشود، گرایش به علم و ایمان پیدا نمی کند و این تحول هم به ارادهی خداوند تبارک و تعالى واقع مىشود. شايد اين عقيده و اعتقاد سر به جبر میزند که بگوئیم خداوند بعضی را مجبور به ایمان و تقوا میکند و در نتیجه آنها را به بهشت میبرد و بعضیها را مجبور به کفر و گناه میکند و در نتیجه آنها را به جهنم میبرد. پس داستان بهشت و جهنم به جبر الهی واقع میشود و انسانها از خود اراده و اختیار ندارند. شما میگوئید اگر حالتی در انسان پیدا نشود که براساس آن حالت گرایش به خدا پیدا کند، نمی تواند مایل و راغب به خدا شود و آن حالت را هم بایستی خدا در انسان به وجود آورد تا انسان رغبت به دین خدا پیدا کند و ایمان به خدا بیاورد. پس کسانی که ایمان به خدا نیاوردهاند، آن حالت را پیدا نکردهاند و کسانی که ایمان به خدا آوردهاند آن حالت را پیدا کردهاند.

آیا کفار و گناهکاران نمیتوانند روز قیامت عرضه بدارند، پروردگارا، تو درآنها حالتی ایجاد کردی تا بتوانند ایمان بیاورند. پس ما که چنان حالتی نداشتهایم چه گناهی داریم که محکوم به کفر و آتش جهنم شدهایم.

٥٨ - وَعَلَى النَّلاَثَةِ الَّذِينَ خُلُفُواْ حَتَّى إِذَا صَافَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَـاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَطَنُّواْ أَن لاَ مَلْجَأَ مِنَ الله إِلاَّ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ إِنَّ اللهَ هُوَ التُوَّابُ الرَّحِيمُ. (توبه ١١٨)

تنزح دعاى تحر

جواب این است که پیدایش حالتی که براساس آن انسان عشق و علاقه به خدا پيدا كند و خط اطاعت را انتخاب نمايد غير از خواهش و تقاضای ایمان است. آن چه در اختیار ما انسانها قرار گرفته و خدا از ما انتظار دارد، این است که دین و اطاعت خدا را بخواهیم و تقاضا کنیم و همین طور بهشتی که خدا وعده میدهد از خدا بخواهیم و از جهنمی که خدا خبر داده، خوف و هراس داشته باشیم. نجات خود را از خداوند متعال بخواهیم خواستن یک راهی و خطی با حرکت در آن راه فرق دارد. حرکت برای رسیدن به مقصد ابتدا عشق و علاقه و بعد قدرتهای مالی و بدنی لازم دارد تا بتواند خود را به مقصد برساند. ولیکن خواهش حرکت به سوی مقصد، سرمایه درونی یا برونی لازم ندارد. شما پیش از آن که مشتری جنس شوید، می توانید آن را بخواهید ولیکن بعد از خواستن سرمایه لازم داريد. تا آن چه می خواهيد به دست آوريد يا به جايي که می خواهيد بروید. خواستن پادشاهی و یا مقام دیگر سرمایهای لازم ندارد ولیکن رسیدن به پادشاهی خیلی سرمایه لازم دارد. خدا از ما انسانها همین قدر انتظار دارد که آن چه را به ما عرضه می کند، بخواهیم و بطلبیم. به محض این که خواستیم و طلبیدیم عشق و علاقهای در ما ایجاد میکند تا بر اساس آن عشق و علاقه و یا سرمایههای دیگری که لازم داریم آن چه خواستهایم بدست آوریم. خواستن یک نعمتی، نیرو و قدرت و یا عشق و علاقه لازم ندارد وليكن بدست أوردن أن ثروت، عشق و علاقه و يا سرمايه دیگر لازم دارد. انتخاب راهی یا کاری با ما است و حرکت کردن در آن راه تا به مقصد رسیدن با خداوند متعال. هر انسانی که ایمان و تقوا را بخواهد و یا بخواهد گناه و معصیت را ترک کند به محض این خواستن لطف الهی شامل حال او می شود یعنی در او عشق و علاقه بوجود می آورد تا به طرف ايمان و تقوا حركت كند و يا حالت تنفر و انزجار در او ايجاد مىكند تا از گناه و معصيت بپرهيزد. پس اختيار به همين ميزان است كه ما راه حق را و دین حق را بخواهیم و این خواستن بودجه و سرمایهای لازم ندارد. بودجه خواستن، همین آزادی است که در ما انسانها بوجود آمده که مى توانيم راه حق و يا راه باطل را انتخاب كنيم وليكن به محض خواستن و

شرح دعای سحر

انتخاب کردن، بودجههای کمکی خدا به ما میرسد و خداوند عشق و علاقه در ما انسان ها ایجاد می کند تا ما را به مقصد برساند. بعضی از کسانی که قائل به جبر هستند و حرکت انسان را در راه ایمان و یا در راه كفر به قهر و غلبه خدا مىدانند، مى گويند انسان از خود اراده و اختيارى ندارد و تعریف آزادی انسان در رابطه با انتخاب و اختیار می گویند گرچه ما آزادیم حق و باطل را انتخاب کنیم ولیکن همین اختیار اختیاری نیست. همین اختیار به اراده خدا انجام می گیرد. یعنی تا خداوند اختیار در ما به وجود نیاورد، نمی توانیم راهی و یا کاری را انتخاب کنیم. لااقل اگر انتخاب و اختیار به اراده انسان بود می گفتیم انسان آزاد است، مجبور نیست. ولیکن این نیروی اختیار به اراده خدا در انسان پیدا می شود. پس اگر خدا اختیار به کسی بدهد، می تواند اختیار کند و اگر اختیار به کسی ندهد ، نمی تواند اختیار کند. پس باز هم سر به جبر میزند و بایستی بگوئیم انسانها بر کارهای بد و خوبی که انجام میدهند و یا اختیار میکنند در همین اختیار مجبورند زیرا تا خداوند به آنها اختیار ندهد، نمی توانند اختیار کنند. ما به آنها می گوئیم منظور شما از این اختیار که به جبر الهی در انسان پیدا می شود چیست؟ اگر معنای این فرضیه ها این است که خدا انسان را وادار به اختیار حق و باطل می کند آنچنان که حیوانات به کارهایی که انجام میدهند وادار میشوند و از خود اراده و شعور ندارند. مثلاً مشاهده میکنیم که زنبوران عسل و یا حشرات دیگر مانند مورچگان کارهایی که انجام میدهند بسیار منظّم و عقلائی است، گوئی آنها دانشمندی هستند که کارهای خود را روی قاعده و نظام انجام میدهند با این که دارای عقل و شعور نیستند. پس آن جا که زنبور عسل گلهای خوب را انتخاب می کند، وادار به این انتخاب است و یا گل های بد را ترک می کند، وادار به ترک گلهای بد است. اگر می گوئید انسانها هم این چنین هستند جبر محض است زیرا حقیقتاً انسانها وادار به کارهایی هستند که از خود اراده و آزادی ندارند و اگر منظورشان این است که این حالت اختیار در وجود انسان به اراده خدا پیدا شده است یعنی خداوند نیرو و یا عضوی به نام اختیار در انسان آفریده مانند اعضای دیگر که خدا

شرح دعای سحر

آفریده است همان طوری که چشم و گوش به انسان داده و یا اعضای دیگر نيروي اختيار هم در انسان آفريده كه اگر اين عضو اختيار و يا نيروي اختیار نباشد، انسان مانند حیوانات وادار به کارهای خود می شوند. در اینجا می گوئیم درست است که نیروی اختیار را خداوند آفریده ولیکن این دلیل آزادی انسان است. خلقت نیروی اختیار به اراده خدا است ولیکن کار زدن و یا به کار انداختن نیروی اختیار به اراده انسان است. خلقت عضوی به نام اختیار مانند خلقت چشم و گوش است. چشم را خدا آفریده و یا اگر نیافریند، انسان نمیتواند به اراده خود چشمی بیافریند و با آن نگاه کند. خلقت چشم به اراده خدا ولیکن کار زدن چشم به اراده انسان است. همین طور خلقت اختیار به اراده خدا ولیکن کار زدن اختیار به اراده انسان است. خداوند به انسانها علم و دانش داده و خاصیت ذاتی این علم و دانش، آزادی و اختیار انسان است چون می داند کار خوبی است، اختیار میکند و چه کاری بد است، ترک میکند پس انسان به دلیل همین علمی که خدا در وجود او آفریده است، آزادی و اختیار پیدا کرده لذا کارهایی که انجام می دهد، به آزادی و اختیار خود اوست، نه به جبر خداوند متعال. نتيجه بحث أن كه انسانها در انتخاب حق و باطل آزادند وليكن هر راهي را که انتخاب کردند و جدی گرفتند، در آن راه حرکت کنند. نیروی حرکت و یا بودجههای کمکی و یا عشق و علاقه به کاری که انتخاب كردهاند همه اينها به اراده خدا ييدا شده و خدا همه كس را ياري ميكند تا به هدف خود برسند، خواه حق باشد يا باطل .

در قرآن میفرماید: کُلاَّ نُّمِدُّ هَؤُلاءِ وهَؤُلاءِ مِنْ عَطَاءِ رَبِّکَ وَمَا کَانَ عَطَاءُ رَبِّکَ مَحْظُورًا<sup>84</sup>

یعنی هر دو طایفه اهل حق و باطل را ما کمک میکنیم تا به مقصد خود برسند و هیچ وقت از کمک به بندگان خود مضایقه نـداریم. بـا ایـن حساب انسانها دارای اراده و آزادی هستند و این عامل آزادی و اختیـار را که همان دانـش و بیـنش باشـد، خداونـد در وجـود آنهـا آفریـده اسـت.

تنزح دعاي تحر

هرکسی به اراده و آزادی خود میتواند راه حق و یا راه باطل را انتخاب کند. ولیکن بعد از انتخاب خداوند به او کمک میکند تا او را به مقصد برساند. بهترین انتخاب در اینجا دین و راه خدا و وابستگی به خداوند متعال است و در این انتخاب، موفقیت انسان صد در صد حتمی و قطعی است. دعاهای وارده از ائمه معصومین علیهم السلام به همین منظور به ما انسانها عرضه شده که ما آن چه میخواهیم و آرزو داریم، بدانیم که تمامی ارقام خواهشهای ما و آرزوهای ما در مکتب خدا و در مکتب ائمه اطهار عليهم السلام مطرح شده است. شايد ما انسان ها به رقم كم و كوچكى از نعمتهاى خداوند متعال أكاهى و أشنايى داشته باشيم و نسبت به آن چه خذا برای ما مقدر و تعریف فرموده، ضعیف و نادان باشیم، نمیدانیم خداوند چه ارقامی از نظر کمیّت و کیفیّت برای ما آماده نموده است. ائمه اطهار عليهم السلام و يا خداوند تبارك و تعالى كه به اين ارقام آگاهی و آشنایی دارند، همه آنها را دیده و دانسته و به وسیله دعاها در اختیار ما گذاشته و گفته اند موفقیت شما برای رسیدن به این نعمت ها و لذتها از مسير تقاضا و خواهش است زيرا در مكتب اسلام همه جا كسب انسانها توأم با خواهش و نيايش از ذات مقدس خداوند است. مثلاً انساني با بیل و کلنگ کار میکند تا گنجی و یا معدنی را از زمین استخراج کند. خواهش و تقاضایی از خدا ندارد و یا اصلاً خدا را نمی شناسد و دیگری بیل و کلنگ بر میدارد کاری از دست او ساخته است، انجام میدهد ولیکن کار و فعالیت خود را با دعا و خواهش توام می کند و می گوید خدایا این نهال را كاشتم تو به ثمر برسان و این كار را شروع كردم تو آن را به نتیجه برسان. بهترین راه برای موفقیت کامل این است که کار و فعالیت انسان و یا حرکت او برای رسیدن به مقصد و نتیجه توأم با تقاضا و خواهش باشد، کتاب خدا را به دست بگیرد و درحالی که مطالعه میکند و فکر خود را به کار می اندازد، از خدا خواهش و تقاضا می کند که ای خدا به من بیاموز. حقیقتاً هر نوع کسب و کاری در عالم مانند بذری است که به دست انسان کاشته می شود. کاشتن بذر و نهال با انسان، به ثمررسیدن آن با خدا است. اگر خدا کار و کسب ما را و یا بذر و نهال ما را به خود ما واگذار کند و

شرح دعای سحر

روی آن بذر و نهال، عملی انجام ندهد اگر هم کار و کسب ما بی نهایت باشد باز هم نتیجه و بهرهبرداری در حد صفر و زیر صفر قرار می گیرد. به همین منظور خداوند می فرماید: زندگی کفار و کار و کسب آنها و صنایع آنها مانند سراب بیابان است. خود آنها و آنچه دارند نابود میشود و زندگی آنها به ثمر نمی رسد ? زیرا کار و کسب خود را توأم با دعا و خواهش ننموده و ارادهی خدا را از زندگی خود کنار زدهاند. همان مثل معروف است که می گوید از انسان حرکت و از خدا برکت به همین منظور دعاهای وارده همه جا فعالیت انسان را به خواهش و نیایش او مربوط ميكند. مي گويد نهال زندگي را بكار و از خدا بخواه كه آن را به ثمر برساند. در این رابطه دین مقدس اسلام استفاده از تمامی نعمتها و لذتها را در دنیا و آخرت با خواهش و تقاضا توأم كرده است از جمله نعمتهای بزرگ خدا که در رأس تمامی نعمتها قبرار می گیبرد نعمتی است كه خداوند به عنوان «جَنَّاتُ عَدْن تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَار»<sup>61</sup> معرفي کرده است این جنات عدن به معنای متخلق شدن به اخلاق خدا و متصف شدن به صفات الهي است زيرا ما وقتى كه به اخلاق و صفات الهي مجهز شدیم، علم و قدرت ما با علم و قدرت خدا هماهنگ می شود و از این علم و قدرت همه چیز برای ما حاصل می شود. و همین علم و قدرت جنان عدن است. بعضيها خيال ميكنند جنات عدن الهي مانند باغهاي دنيا است که در فضای آن نهر آبی جاری می شود و خدا هم در عالم آخرت یک چنین باغی میدهد که در داخل آن نهر جاری میشود. اگر مانند این باغها باشد بايستي خداوند بفرمايد: «جنات عدن تجرى فيها الانهار» اولاً از باغهای بهشت تعبیر به جنت و جنات و جنان میکنند. جنت و جنات و جنان عبارت است از نیروهای داخلی وجودی انسان. قدرتهای علمی و عملی جنان است یعنی قلب انسان مجهز به علم و قـدرتی

۶۰ - النور، ۳۹: وَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَاب بِقِيعَة يَحْسَبُهُ الظَّمَّانُ مَاءً حَتَّى إِذا جاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئاً وَ وَجَدَ اللَّهَ عِنْدَهُ فَوَقًاهُ حِسابَهُ وَ اللَّهُ سَرِيعُ الْحِسابِّ . ۶۱ – طه، ۷۶: جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ مَن تَزَكَّى.

شرح دعای تحر

می شود که از این علم و قدرت آن چه بخواهه برای او فراهم می شود. از این علم و قدرت، خداوند تعبیر به جنات عدن می کند. یعنی باغها و یا نیروهایی که معدن نعمتها است. شما میدانید که معدن به آن مرکزی اطلاق می شود که در واقع انبار ذخایر زندگی مردم است. مثلاً دریاها معدن آب، مایهی حیات است و کرهی زمین معدن تمامی املاح و فلزات است. بالاتر از همه معدنها، آن ارادهای است که معدن می سازد. اگر دریاها معدن آب آشامیدنی هستند، ارادهای که دریاها را می سازد بر خود دریاها سبقت دارد. پس بزرگترین معدن و منبع آب، آن معدنی است که آب بوجود می آورد و دریاها را می سازد و آن اراده ی خداوند متعال است. اراده ی خدا معدنی است که ابتدا آن چه برای بشریت تا ابد لازم است خلق می کند و از آن چه خلق فرموده این همه منافع و معادن بوجود می آورد.

پس علم و ارادهای که معدن می سازد، از معدن طلا و نقره بالاتر است و آن علمی است که این همه نهرها و نعمتهای مادی و معنوی از آن علم جریان پیدا می کند. علمی که باغ و دریا و صحرا بوجود می آورد، بزرگترین معدن است. و آن علم و ارادهی خداوند متعال است و این دعاها ما را تشویق می کند که خود را هر چه بهتر و زودتر به علم و اراده خدا مجهز کنیم. جنات عدنی که معدن و منبع تمامی نعمتها و لذتها در دنیا و آخرت است و نهرهای حیات بخش مادی و معنوی از آن در پهنه آفرینش جریان پیدا می کند و ثروتها و نعمتهای نامتناهی به وجود می آورد، ذات مقدس خداوند متعال است. اوست که با قدرت قاهره خود و ارادهی کنفیکونی در فضای عدم مطلق و خلاً مطلق این همه حقایق و دقایق می سازد و این همه مخلوقات می آفریند. ثروت و قدرت خدا مانند کلمات نامتناهی است، چنان که در قرآن می فرماید:

وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَة ٱقْلَامُ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ ٱبْحُرٍ مَّا نَفِدَتَ كَلِمَاتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ <sup>٢٢</sup>

شرح دعای سحر

اگر تمامی دریاها تا هفت برابر و بیشتر مرکّب و کاغذ باشند و تمامی درختها قلم و مدادِ نویسندگی و جن و انس هم نویسنده، کلمات خدا را به آخر نمیرسانند و تمام نمیکنند.

با این که کلمات خدا و مخلوقات خدا قابل اشاره و شمارهاند و در خلقت خود محدودند و با عدد نمره گذاری می شوند و موجودات محدود خواهی نخواهی متناهی هستند و به آخر می رسند، باز هم خداوند متعال می فرماید: اگر دریاها مرکّب و جن و انس نویسنده و تمامی درختها به صورت قلم و مداد باشند کلمات خدا را یعنی مخلوقات خدا را نمی توانند به آخر برسانند. می گوئیم دلیل این که مخلوقات خدا متناهی هستند و همه نویسندهها نمی توانند خود را به این موجودات متناهی برسانند

در اینجا دلائل قدرت و عظمت خدا را یادآوری میکنیم تا انسانهائی که مجهز به اسماء و صفات الهی میشوند قدر تجهیزات وجودی خود را بدانند. اما دلیل تناهی مخلوقات خدا این است که تمامی مخلوقات خدا خواه از جنس بشر و یا از جنس حشرات و حیوانات و بالاخره هر خلقی که از ماده بوجود آمده و با روح حیات زنده شده است، محدود و متناهی است. زیرا جنسیّت ابتدایی او ماده است و ماده در ذات خود محدود است و به دلیل همین محدودیتها مخلوقات خدا به عدد شمرده شده و به عدد نمره گذاری میشوند. خداوند متعال هم در قرآن ضمن آیاتی خلق خود را محدود و متناهی و قابل اشاره و شماره میداند. بندگان من یک چنین قدرتی ندارند که احصائیه مخلوقات و موجودات را در اختیار داشته باشند. در سوره مریم می فرماید:

إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا<sup>67</sup> لَقَدْ أَحْصَاهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًّا<sup>64</sup>

> ۶۳ - مريم، ۹۳ ۶۴ - مريم، ۹۴

شرح دعای تحر

یعنی هر آن چه در آسمانها و زمینهاست مخلوق خدا است و خداوند شماره و احصائیه همه آنها را در اختیار دارد.

اگر خلق خدا نامتناهی باشند، این جملات در قرآن درست نیست زیرا موجود نامتناهی خواه به اراده خدا و خواه به اراده خلق خدا، فاقد محدودیت و شماره است. و چون فاقد محدودیت و شماره است، نه خدا برای آن عددی دارد که شماره آنها را بیان کند و نه هم خلق خدا. پس به دلیل این که خدا می گوید: شماره مخلوقات خود را دارم و همه را تا انتها شمردم، مخلوقات خدا محدود و متناهى هستند و ديگر اين كه جز و کل در احکام مساوی هستند و نظر به این که یک انسان و یا یک جزء از مخلوقات خدا متناهی است کل مخلوقات هم که از این اجزاء و افراد بوجود آمدهاند؛ متناهی هستند. در اینجا سؤال میشود، با این که خلق و کلمات خدا متناهی هستند چرا خداوند میگوید که تمامی دریاها و نویسندهها نمی توانند آخرین شماره مخلوقات و کلمات خدا را پیدا کنند و در بعضي آيات مانند آيه «وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ»<sup>6</sup> و آياتي كه از سوره مریم ذکر شد خداوند از تناهی مخلوقات و موجودات سخن می گوید و ادعا می کند که شماره تمامی آن ها را می داند. اگر خلق خدا مانند خدا نامتناهی بود کلمات احصائیه و شمارش بر نامتناهی قابل اطلاق نيست زيرا نامتناهي فوق اعداد است. عدد هرگز به نامتناهي نميرسد. پس با این که کلمات خدا متناهی و قابل شمارش است، چگونه خداوند متعال خبر میدهد که تمامی دریاها اگر مرکب باشد و تا هفت مرتبه تکرار شود باز هم کلمات خدا را به آخر نمیرساند.

جواب این است که کلمات خدا بر دو قسم است: موجود و مُقَدَّر.

کلمات موجود مخلوقاتی هستند که **خداوند آنها را آفریده** است. آن چه از ابتدای خلقت تا امروز آفریده خواه در زندگی بهشتی و یا در جهنم تمامی اینها کلمات موجود و قابل شمارش هستند. ابتدا و انتها

84 – يس،١٢: إِنَّا نَحْنُ نُحْبِي الْمَوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآقَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ

شرح دعای سحر

دارند. اگر چه انسانها نمیتوانند خود را به انتهای مخلوقات و کلمات خدا برسانند.

قسم دیگر کلمات مُقَدَّر است. یعنی قدرت آفرینندگی خداوند متعال. خدا از ازل تا به ابد میآفریند و مخلوقات را خلق میکند هرگز آفرینش خدا به آخر نمیرسد و ضعف و سستی در آفرینندگی خدا پیدا نمیشود. قدرت آفرینندگی خدا نامتناهی است. تمامی دریاها و نویسندهها جواب آن را نمیدهند ولیکن آن چه آفریده، متناهی است و قابل اشاره و شماره است؛ اول و آخر دارد. مثلاً ما انسانها آنچه گفتهایم و نوشتهایم، متناهی است. اول و آخر دارد و قابل تمام شدن است. ولیکن قدرت گویندگی ما نامتناهی است. تا ابد اگر زنده باشیم، میگوئیم ولیکن قدرت گویندگی ما نامتناهی است. تا ابد اگر زنده باشیم، میگوئیم انسان است. از نظر گویندگی انتها ندارد. ولیکن آن چه گفته و شنیده است انتها دارد. و دعای سحر ما را به قدرت نامتناهی خدا متصل و مربوط میکند.

در این رابطه گفته شد که انسان با خواندن و دانستن و خواستن مندرجات دعای سحر مثل این است که تاج و تخت خدا و پادشاهی خداوند متعال را مطالبه میکند. اگر خداوند به انسانی که دعای سحر را میخواند ، بگوید چه میخواهی و چه میگوئی، انسان جواب میدهد که من چنان صفاتی میخواهم که تو داری و یک چنان عظمت و قدرتی که تو داری و یا یک چنان جلال و شکوهی که تو داری. مفهوم همهی این خواهشها این است که من میخواهم مانند خدای خود یک سلطان مقتدر را امیدوار میکند که خواهش او را اجابت کند. لذا راه وصول به این خواهش را که مکتب تربیت اسلام است، در اختیار انسان میگذارد. مثل این است که به انسان بگوید تو اگر میخواهی مانند خدای خود یک مططان قادر و مقتدر باشی بایستی خود را به علم خدا و صفات خدا مجهز میدانی و میخواهی مسلط میشوی.

شرح دعاي تتحر

فراز اول

ٱللَّهُمَّ اِنِّى اَسْتَلُکَ مِنْ بَهائِکَ بِأَبْهاهُ وَكُلُّ بَهائِکَ بَهِيُّ ٱللَّهُمَّ اِنِّى اَسْتَلُکَ بِبَهائِکَ کُلِّه

در ابتدای این دعا به انسان میآموزد که اولین صفت خدا را که بهاء خدا و ارزش وجودی خداوند متعال است از خدا مطالبه کند و به انسان میگوید که از خدا این طور خواهش کند.

کلمه بهاء گاهی با مَد و گاهی بدون مَد به معنای ارزش است و شاید ارزشهای بسیار بالا و والا را با مَدّ اداء می کنند و می گویند: بهآء الله و ارزشهای کوچکتر و پایینتر را بدون مَدّ ذکر میکنند. ولیکن در عربی همه جا این کلمات را با مد استعمال میکنند. بهاء خواه با مد یا بیمد باشد به معنای ارزش و قیمت اشیاء و یا اشخاص است. لذا قیمت اجناس را هم بهاء مینامند و می گویند بهای جنس تو و کالای تو چقدر است. بهاء و ارزش در یک کلمه یعنی هرکسی و هرچیزی در عالم بایستی ارزش داشته باشد و اگر ارزش کسی و چیزی به صفر برسد که متخصصین نتوانند برای آن قیمتی پیدا کنند، موجودیت آن شخص و یا شئ هم به صفر می رسد. مخلوقی که ارزش آن صفر یا پایین تر از صفر باشد، به اراده خدا قابل آفرینش نیست. یعنی خداوند در عالم چیزی نیافریده و نخواهد آفرید که ارزش آن پایینتر از صفر باشد. هر یک از مخلوقات خدا ارزش مخصوص دارند. مثلاً درندگان و گزندگان و یا میکروبها و یا حشرات موذی اگر برای طبیعت و انسان ارزش مالی و مادی نداشته باشند، برای انسانها ارزش فكرى و علمى دارند. لااقل خداوند تمامى حيوانات موذى و حشرات آفریننده مرضها را برای انسان مبدأ و مصدر علم و دانش قرار داده است. به طور کلی هر چیزی در عالم به صورت ضد و نقیض آفریده

شرح دعای سجر

شده است. بدی ها، خوبیها را لازم دارند و خوبیها، بدی ها را. برابر هر نافعی، مضری لازم است و برابر امنیت، ناامنی. برابر سلامتی، مرضها و برابر بودنها، نبودنها. گر چه نبودنها و یا مضرها، منشأ ضرر هستند وليكن همين ضررها اگر نباشد، منفعتها شناخته نمى شوند و انسانها برای جلب منفعتها و دفع ضررها حرکت نمی کنند. موجودی ساکن و صامت شناخته می شود که از تمام علوم و فوائد علوم محروم می شود و با محرومیت از علوم محرومیت از نعمتهای خدا پیدا می کند. پس آن چه هست از نظر این که نعمت محض است و یا معرف و محرک انسان به سوی نعمت است، ارزش دارد و در عالم خلقت چیزی منهای ارزش و یا ضد ارزش قابل ظهور نیست. این انسان است که بایستی تصمیم بگیرد و با علم و عمل بهترین ارزشها را به دست آورد. امام چهارم علیه السلام در ابتدای این دعای شریف و عجیب همین کلمه بهاء و ارزش را مطرح می کند. پیش از آن که بگوید پروردگارا، به من توفیق بده از قدرت و علم و هنر تو استفاده کنم، عرضه می دارد برور دگارا، به من توفیق مرحمت کن که بهاء و عظمت تو را داشته باشم و آن چنان باشم که تو هستی. بدیهی است که خداوند تبارک و تعالی به دلیل ذات و صفاتی که دارد، بینهایت بهاء و ارزش است و این ارزش و عظمت چیزی نیست که خداوند مانند دیگران زحمت بکشد و خود را به بهاء و ارزش برساند بلکه بهاء و عظمت خدا ذاتی وجود خداوند متعال است. خداوند در ذات خود و در وجود خود حکمت و حیات و قدرت بوده و به هرکاری قادر و تواناست ولیکن خدایی که این همه عظمت ذاتی و ارزش وجودی دارد، بینهایت علم و قدرت است. اگر خلق را خلق نکند و یا فیضی به کسی نرساند و بالاخره کاری نكند، ارزش هم پيدا نمىكند و در حد صفر قرار مى گيرد. لذا خداوند ييش از آن که خلق خود را بیافریند خود را به گنج زیر خاک تشبیه میکند و مىفرمايد:

م ح دعای سحر

## کنت کنزا مخفیّا ۶۶

گنجی بودم نهان و پنهان. زیرا گنج زیر خاک و گنجی که فایدهای به کسی نمی رساند و یا قابل استفاده نیست از خاک و سنگ هم کمتر ارزش دارد. برای این که خاک، گیاه و علف سبز می کند و می پروراند ولیکن گنج طلا و نقره یا معدن طلا و نقره گیاه و علفی نمی پروراند و نمی تواند بذری را سبز کند و به ثمر برساند. پس ارزش خاک و سنگ به دلیل این که گیاه و علف پرورش می دهند و از طلا و نقره زیر خاک یا دفن در معادن بیشتر ارزش دارد. خداوند متعال خود را به گنج مدفون تشبیه می کند. یعنی گرچه خدایی بودم قادر و قاهر و توانا ولیکن اگر خلقی را خلق نکنم و آنها را پرورش ندهم و به ثمر نرسانم، ارزش خودم را به صفر می سانم و برای این که بهاء و عظمت پیدا کند و ارزش ذاتی و واقعی خود را به ظهور برساند، خلایق را آفریده و آنها را تربیت می کند تا به نعمتهای مادی و معنوی خود برساند. پس می گوئیم ارزش و بهاء ذاتی خدا تا وقتی که مماوی خود خدا در ذات خدا مدفون باشد و به منصتهای مادی و معنوی خود برساند. پس می گوئیم ارزش و بهاء ذاتی خدا تا وقتی که

خلایق را خلق می کند تا بهاء و عظمت خود را به ظهور برساند. در اینجا انسانی که عارف و عالم به عظمت خدا و قدرت خداوند متعال است و می داند که این همه محبوبیت خدا در نظر خلایق مربوط به فیض دهی و فیض رسانی خدا به بندگان خود است. از خدا تقاضا می کند چنان تربیت شود و چنان حرکت کند که بهاء و عظمتی مانند بهاء و عظمت خدای خود داشته باشد. در این جا بحثی لازم است که بدانیم انسان از چه راهی و به چه کیفیت می تواند ارزش خدایی پیدا کند و یا خداوند متعال از چه راه و به چه کیفیتی می تواند بهاء و ارزش خود را به انسان برساند. فیض رسانی و فیض گیری هر کدام شرایط مخصوصی لازم دارد تا با وجود آن شرایط

۶۶ - مصباح الشريعة، ترجمه عبد الرزاق گيلاني ، ص ۱۰۶: «كنت كنيزا مخفيًا فاحببت أن اعرف فخلقت الخلق لاعرف»

شرح دعای سحر

خداوند بتواند فیض خود را به بندگان خود برساند و بندگان از فیض الهی برخوردار شوند.



8

م سرح دعای سحر

شرايط فيض دهى خداوند متعال

بعضى ها اين طور فكر مي كنند كه چون خداوند تبارك و تعالى بر هر كارى قدرت دارد و مى كويد: أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدرِيرٌ ٢٧ پس خدا قدرت دارد، فیض کامل خود را آنی و فوری به مــا انســانهـا برسـاند. لازم نیست ما را کار بزند و در برابر کاری که از ما میکشد، مزدی به ما بده.د. بلکه بدون کار زدن انسان میتواند نعمتها و ثروتهای مادی و معنوی خود را در اختیار انسان قرار بدهد و او را از همان ابتدای تولد مجهز به تمامی سرمایههای مادی و معنوی بنماید و یا انسان را در بهشت خلق کند و زندگی بهشتی را مفت و مجانی به انسان عنایت کند و یا انسان را در مکتب علم و دانش خلق کند. از همان ابتدای تولد و یا در رحم مادر تمام علوم و اسرار را به انسان بیاموزد تا انسان همان طور که از نظر عضلات بدن و خلقت سالم است، از نظر فکر و عقل و شعور و دانایی و توانایی هـم صد در صد سالم و كامل باشد و در آينده احتياج پيدا نكند، كلمه كلمـه و یا یک حرف یک حرف یاد بگیرد و درآیندهها بر پایه دانایی خود توانایی ییدا کند. پس انتظار انسانها از خداوند متعال صد درصد این است که خدا همه چیز را مفت و مجانی به انسان ببخشد و انسان را برای رسیدن به مقاصد مادی و معنوی به کار نکشد زیرا انسان همه جا طالب استراحت است و کار و کاسبی برای او رنج آور است. خدای قادر و قاهر چـرا زنـدگی انسانها را این طور مقدر کرده است که مادیات و معنویات کمکم و به تدریج در اختیار انسان قرار گیرد و در همه جا بذل و بخشش خدا بر پایـه قابلیت و استعداد انسان باشد گر چه حکما گفتهاند:

۶۷ – لِلَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِفْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَغْلَمُوا أَنَّ اللَّـهَ عَلَى كُـلُّ شَيْءٍ قَدِيرُ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا. (طَلاق ١٢)

شرح دعای سحر

## العطيات بقدر القابليات 88

یعنی بخشش الهی برابر با قابلیت و استعداد است. ولیکن ما می گوئیم آن قابلیت و استعداد از کجا می آید اگر خدا می دهد، پس بهتر این است که خداوند قابلیت انسانها را هر چه بیشتر بالا ببرد تا ارقام بهتر و بزرگتری را به انسان ببخشد. ولیکن دلیل این کمی و کمبودیها و دلیل این مضایقهها که خداوند علم و حکمت را کم کم به انسان داده و همچنین استعداد و قابلیت را کم کم و به تدریج به انسان می دهد و براساس همین کم و کاستی از دادن و رشد استعدادها، نعمتهای خود را هم کم کم در اختیار انسان می گذارد، چیست؟ چه مانعی داشت که آن ارقام علم و حکمت که در انتهای زندگی به انسان می موزد در ابتدای زندگی به انسان بیاموزد تا آن چنان که رقم دانایی بالا می رود، رقم توانایی هم بالا برود. لذا دلیل تعلیم و تربیت تدریجی خداوند متعال چیست؟

در جواب کسانی که می گویند علم و دانش هم در وجود انسان قابل آفرینش است و خدا قدرت دارد و می تواند ناخود آگاه و در رحم مادر، انسان را عالم خلق کند. به همان کیفیّتی که به دنیا می آید از نظر اعضاء و عضلات خیلی سالم و کامل است، از نظر علم و حکمت و دانش و بینش هم کامل باشد تا در آینده احتیاج به رهبر و راهنمایی نداشته باشد، بلکه خود به خود به دلیل علم و دانشی که دارد، منظّم و مرتب باشد و هیچ فسادی و عمل فاسدی از او سر نزند. در جواب کسانی که این طور گفتهاند و یا فکر کردهاند، می گوئیم اولاً خداوند تبارک و تعالی یک قانون دارد، به نام قانون اشرف و احسن. یعنی خداوند هر نقشهای که می خواهد بکشد و از آن بهتر نیست. مثلاً بهترین نقشه را در تربیت انسانها می کند و اجرا می کند. همان طور که در قرآن به انسانها دستور داده است که سخنها را

۶۸ – فیض خداوند علیالدوام ساری و جاری میباشد، امّا... به قـول لسـانالغیـب : طالب لعل و گهر نیست وگرنه خورشید همچنان در عمل معدن و کان است که بود

تسرح دعاي سحر

انتخاب مىكند، احسن و بهتر را انتخاب مىكند. در اينجا هم امر دائر می شود که انسان ها را به حال خود واگذار کند، درس و دانش به آن ها نياموزد و آنها جاهلانه فعاليت كرده و مفسدهها به پا كنند و براي خود و ديگران مصيبتها بسازند. بعد از برخورد به اين همه مصيبتها و غم و غصهها عقلشان بیدار شود و در نظام عقلی و علمی قرار گیرند و یا از همان ابتدا انسانها را عالم و كامل خلق كند. انسانهايي باشند شايسته بهشت و کوچکترین فسادی از آنها سرنزند. بدیهی است که اجرای نقشه دوم اگر ممکن باشد بهتر و عالی تر از نقشه اول است مانند پدری که میخواهد فرزندان خود را به مكتب و مدرسه بفرستد تا درس و دانش فرا گیرند و خودش هم میتواند قرصی یا داروی دیگری بسازد که اگر فرزندانش آن دارو را مصرف کنند عالم کامل میشوند و محتاج مکتب و مدرسه نیستند. البته اگر چنین کاری از پدر و یا هر استادی ممکن باشد، وظیفهاش این است که انجام دهد، همین طور خداوند متعال. خداوند بینهایت حریص علم و معرفت بندگان خود است. هدفش از خلقت انسانها این بوده است که آنها را به علم و معرفت برساند زیرا تا معرفت انسانها کامل نشود در زندگی آنها نظام کامل پيدا نمي شود. پس خدايي که اين همه تشنه علم و معرفت بندگانش است و قدرت دارد با یک نظر و یا اراده انسانها را عالم به بار آورد که احتیاج به درس و دانش نداشته باشند، روی قانون انتخاب احسن بایستی این روش را انتخاب کند و در همان خلقت ابتدایی انسانها را عالم و كامل بيافريند. به قول حافظ شيرازى:

آنان که خاک را به نظر کیمیا کنند آیا بود که گوشهی چشمی به ما کنند حافظ حق دارد یک چنین انتظار از امام خود داشته باشد و بگوید ای امامی که با یک نظر خاک را تبدیل به طلا میکنی آیا ممکن است با همان یک نظر جاهل را تبدیل به عالم کنی که این همه رنج فراوان نکشد تا خود را به علم و دانش برساند. ولیکن حقیقت این است که تعلیم و تربیت مانند خلقت نیست که به ارادهی آنی و تکوینی خدا قابل وقوع باشد. عملی است که به تدریج انجام میگیرد، خواه عامل خدا باشد یا خلق خدا. زیرا تعلیم و تربیت شرایطی دارد که بسیاری از آن شرایط به دست

شرح دعای سحر

شاگرد است، نه به دست خداوند متعال. شاگرد بایستی علم بخواهد و خود را آماده کند، بین او و استاد مواجهه و ملاقات به وجود آید. در دستگاههای فراگیری علم و دانش او نقصی نباشد و در عین حال لازم است کلمه به کلمه استاد بگوید و شاگرد بیاموزد. علم و دانش در وجود انسان قابل آفرینش نیست بلکه فقط از طریق مواجهه و ملاقات قابل کسب است. خواه استاد خدا باشد یا بندهای از بندگان خدا.

به این مناسبت خداوند تبارک و تعالی از همان ابتدای تاریخ دو عامل اساسی برای تعلیم و تربیت انسانها بوجود آورده است و آن دو عامل یکی خلقت و طبیعت است و دیگری هدایت و تربیت. عامل خلقت یک عامل آموزنده و وادار کننده انسان به سوی فراگیری علم و دانش است. خداوند در خلقت ما عوامل گرسنگی و تشنگی و احتیاجات دیگر که مجموعه آنها در کلمه شهوت و غضب خلاصه میشود، آفریده است. شهوت یک عامل درونی در خلقت ماست که ما را به سوی مشتهیات حرکت میدهد و آن چه ما به آن نیاز داریم، در طبیعت آفریده است. اقسام نعمت و لذتها از طریق حواس پنج گانه قابل شمارش نیست و در محیر حرکت به سوی مشتهیات، خاصیت آن چه را برای اشباع شهوت ما افریده است به ما بیاموزد. در نتیجه انسانها به تمامی نعمت های مادی حدا و خاصیت آن نعمت ها آگاهی پیدا میکنند. اگر این اشتها و شهوت را خدا و خاصیت آن نعمت ها آگاهی پیدا میکنند. اگر این اشتها و شهوت را خدا در ما نمیآفرید نمیتوانستیم به نعمتهای خدا و خاصیت نعمتها

عامل دوم غضب است، غضب هم یک عامل است که ما را وادار میکند تا آن چه برای ما خطرناک و مضر است به تسخیر خود در آوریم و برآنها حاکمیّت پیدا کنیم و آنها را در محیط زندگی خود مهار کنیم. این عوامل مضر و خطرناک هم مانند همان نعمتهای مفید و لذت بخش قابل شمارش نیستند و میتوان گفت دو برابر از نعمتهای لذتبخش خدا بیشترند. زیرا هر نعمتی ازنعمتهای خدا ضدّ نعمت دارد و آن ضدّ نعمت برای ما مضر است مانند سلامتی و مرض. کار و استراحت، بینایی و نابینایی، شنوایی و ناشنوایی و همین طور هر نعمتی برابر خود ضدّ نعمت

شرح دعای سحر

دارد. علاوه بر این ضد نعمتها که برای ما مضر و خطرناک هستند، خطرها و ضررهای دیگری هم خداوند در طبیعت آفریده است که آنها ما را به مرضها و مصیبتهای دیگر مبتلا می کنند مانند درندگان و گزندگان و حشرات موذی که مرض در وجود انسان تولید می کنند و همچنین انسانهای ظالم و خطرناک. از این راه هم برای انسان علم و دانش فراوانی بدست می آید که در انتها نفع و ضرر را و نافع و مضر را می شناسد و نیروئی پیدا می کند تا خود را از ضررها و خطرها و ضد نعمتها برهاند و یا بر آنها مسلط شود و آنها را مهار کند و همچنین به لذائذ مادی خود برسد.

قسمت دیگر وسایل تعلیم و تربیت، آموزندگی انسانها نسبت به یکدیگر و یا آموزندگی خدا و فرشتگان و پیامبران است. پیامبران آموزگاران ابتدایی بشر هستند. آنچه علم و دانش از خدا فرا گرفتهاند، به انسانها میآموزند. فرشتگان هم در عالم خواب با منظرههای خوب و بدی که بوجود میآورند، آموزنده بدیها و خوبیها هستند و انسان را به مقدرات زندگی خود آگاه میکنند. خداوند متعال هم از ماوراء فرشتگان و پیغمبران و عوامل طبیعت آموزگار اصلی انسان است. نیرو و استعداد به انسان میدهد و روحیه انسان را بالا میبرد و عقل و شعور انسان را تقویت میکند.

اگر انسان میخواهد اسرار تربیت خدا را ببیند و بداند خود را در سنین چهل سالگی یعنی سالهای نیرومندی و دانشمندی با دوران کودکی خود مقایسه کند تا بداند از نظر قوت و قدرت بدنی و فکر و استعداد و قدرت دراکه مغز و یا قلب چقدر رشد کرده و این همه نیرو و معلومات در وجود خود ذخیره کرده است. مشاهده میکنید که وسائط تعلیمات ، انسانها هستند و در ماوراء این تعلیمات، خداوند روحیه انسان را بالا میبرد تا براساس تقویت روحی، قدرت تعقل و تفکر انسانها زیاد شود و حقیقت را آن چنان که هست بدانند و بشناسند. نقش دعای سحر این است که انسانها با خواندن و خواستن این دعا صفات جمال و جلال خدا را از خداوند متعال تقاضا میکنند و از او خواهش میکنند که

شرح دعای سحر

پروردگارا، ما را چنان بساز و تربیت کن که مثل و مانند خودت باشیم. مثل تو بدانیم و مانند تو بتوانیم و بخوانیم و همان طور که تو بر هر کاری قادر و توانا و دانا هستی ما هم قادر و توانا و دانا باشیم.

در ابتدای دعای سحر شخص مؤمن بهاء و عظمت خدا را از خدا مطالبه میکند و این بهاء و عظمت از صفات جلال خداوند متعال است. خداوند مجهز به دو نوع صفت است که یکی از آن دو نوع را صفات جمال و دیگری را صفات جلال میخوانند. صفات جمال خدا مربوط میشود به قدرت سازندگی و آفرینش خدا به همین دلیل که نزدیک به بینهایت انواع مخلوقات را آفریده و آن چه را ساخته بسیار زیبا آفریده است. چنان آفریده است که یک بصیر دانشمند و یک متخصص و فهمیده اگر میلیونها سال در تفکر و تعقل باشد نمیتواند کوچکترین عیب و ایرادی و یا نقصی در آفرینش پیدا کند.

آفرينش آنقدر زيباست كه زشتترين موجودات و كثيفترين مخلوقات در حکمت و هندسه خلقت آنقدر زیبا جلوه می کند که زیباترین مخلوقات و بهترین آنها جلوه دارد. مثلاً اگر بخواهیم ظلمت را با نور مقایسه کنیم و یا جهل را با علم و یا عالم را با جاهل، شاید صد در صد قضاوت کنیم که روشنایی از تاریکی زیباتر است و علم از جهل بهتر و یا رنگهای زیبا به الوان مختلف از سیاهیها بهتر است. و یا هر چیزی را که با ضدّ و نقیضاش برابر کنیم، ممکن است در قضاوت ابتدایی بگوئیم روشنایی از تاریکی بهتر است ولیکن تاریکی در جای خود و در قضاوت علم و حکمت درست مانند روشنایی روشن و زیباست و همچنین جهل و نادانی در حکمت الهی که انسانها را از نقص به کمال میبرد صد در صد برابر علم و دانایی زیباست. چیزی در عالم پیدا نمی شود که زشت و نازیبا و نشانگر جمال و جلال خدا نباشد. زشت ترین موجودات عالم در حکمت خلقت مساوی با زیباترین مخلوقات است. خداوند متعال در برابر این خلقت عظيم و أفرينندگي عجيب، جمال پيدا مي كند. جمال يعني خدايي که هرچه دارد و هر چه آفریده است به جای خود زیبا است و زشتی در عالم خلق نكرده است و اما جلال الهي مربوط به هيبت و عظمت خداوند

متعال است که هر مخلوق و موجودی که خود را با ذات مقدس خداوند متعال مقایسه می کند، هیبت و جلال الهی آن مخلوق را تحت تأثیر قرار میدهد. هر مخلوقی اگر چه از نظر نورانیّت مانند خورشید باشد در برابر جلال الهی شمعی به حساب میآید، از شمع هم کمتر است زیرا ذات مقدس خداوند تبارک و تعالى در آفرينش نمونه و نظير ندارد. شما در دنيا و یا در آخرت و یا در درجات بهشتی اگر گردش کنید و بهترین اولیاء خدا را از نزدیک ببینید، باز هم کسی پیدا نمیکنید که مثل و نمونه خدا باشد زیرا خدا در جهان مخلوقات نمونه و نظیر ذاتی ندارد. از این جهت که جلال و هيبت خدا، همه كس و همه چيز را مرعوب مىكند و كل آفرينش را تحت سيطره و قدرت خود قرار مىدهد. به مناسبت همين تسلط و سیطره و احاطه وجودی بر همه کائنات جلال پیدا میکند. پس صفات جمال خدا مربوط به جلوه علم و قدرت خدا در آفرینندگی و آفرینش است که همه چیز را زیبا آفریده و خود از همه چیز زیباتر است و صفات جلال خدا مربوط به عظمت و هیبت ذاتی خدا می شود که تمامی کائنات را در شعاع قدرت و سیطره خود قرار داده و بر هر کسی و هر چیزی قاهر و غالب است. در اینجا می توانیم بعضی از صفاتی که در این دعای شریفه ذکر میشود به جلال خدا و بعضی را به جمال خدا مربوط سازیم و ضمناً توجه به این حقیقت که خداوند چقدر زیاد به این انسانها میدان میدهد تا انسانها یک چنین خواهشهای عظیم و بزرگی از خدای خود داشته باشند همان طور که گفته شد مانند فقیری که بر سلطانی وارد می شود و نشان مدال سلطنتی را از آن سلطان مطالبه میکند.

اینجا در تعریف بهاءِ خداوند متعال، امام چهارم علیه السلام کلماتی ذکر میکند می گوید:

ٱللَّهُمَّ اِنِّى اَسْتُلُکَ مِنْ بَهَائِکَ بِاَبْهاهُ وَكُلُّ بَهَائِکَ بَهِيُّ، اَللَّهُمَّ اِنِّى اَسْتُلُکَ بِبَهَائِکَ كُلِّهِ

یک جا کلمه بهاء به کار میبرد و بعد کلمه اُبهی و بعد کلمه بهی صفت مشبه و در انتها میگوید: **بِبَهاَئِک کُلِّه**ِ بهاء با مد مصدر است. مبدأ

شرح دعای سحر

تمام مشتقاتی که از این کلمه پیدا میشود ابهی افعل تفضیل است مانند اعلم و اجمل بهی بر وزن فعیل صفت مشبه است مانند شریف. در اینجا کلمه بهاء و کلمه کل بهاء یک معنا دارد. یعنی پروردگارا، تو یک جنسیّتی داری که تمامی ارزشها لازمه وجود تو است. میتوانیم کلمه بهاء را به علم و عمل خداوند متعال ارتباط داده و آن را مربوط به ذات مقدس خداوند متعال بدانیم.

اگر این کلمه را به علم و عمل خدا ارتباط دادیم دلالت می کند بر این که خداوند با اعمالی که انجام داده و با علومی که ظاهر کرده است بىنهايت ارزش به دست آورده و به دليل اين خلقت عظيم و آفرينش عجیب خیلی بهاء و ارزش پیدا کرده است. پس بهاء خدا در اینجا از طريق خلقت خدا پيدا مي شود چون اين همه خلايق خلق نموده بهاء و عظمت پیدا کردہ به طوری که اگر دیگران هم یک چنین خلایقی خلق کنند به دلیل خلقت و آفرینش بهاء و عظمت پیدا میکنند. پس در اینجا این کلمه بهاء مربوط به فعل خداوند متعال می شود یعنی چون خلقی خلق نموده به خودش و به مخلوق خودش بهاء و عظمت داده است. انسانها هم اگر بتوانند علمی ظاهر کنند و یا صنعتی به وجود آورند برابر علم و صنعت خود بهاء و عظمت پيدا ميكنند و اگر اين كلمه را مربوط به ذات مقدس خداوند متعال بدانیم یعنی ذات خدا عظمت دارد، ذات خدا بهاء و ارزش دارد گرچه خلقی را خلق نکند و یا علمی را ظاهر نسازد اگر این کلمه اشاره به ذات مقدس خداوند متعال باشد، اختصاص به ذات خدا ييدا مى كند و انسان ها نمى توانند چنان بهاء و عظمت مانند بهاء و عظمت خدا ييدا كنند يس بهاء به اين معنا قابل اشتراك نيست كه هم انسان بهاء داشته باشد و هم خدا زیرا بهاء، صفت ذات است و در عالم ذاتی مانند ذات خدا پیدا نمی شود. انسان ها می توانند فعل خدا را و یا عمل خدا را تقلید کنند مانند خدا کاری انجام دهند و یا مانند خدا چیزی را بدانند و عمل كنند. وليكن نمي توانند بهاء ذاتي خدا و عظمت ذاتي خدا را تقليد كنند. زیرا ذات خدا قابل تبدیل و تنزل در ذات مخلوق نیست یعنی امتناع دارد که خدا ذات خود را تبدیل به ذات خلق کند. وضعیت ذاتی خود را رها

شرح دعای سحر

كند و وضعيت ذاتي مخلوق را پيدا كند مثل اين كه روحي تبديل به جسم و یا جسمی تبدیل به روح شود. این تبدیل محال و ممتنع است نه ذات خدا تبدیل به ذات خلق می شود نه هم ذات خلق تبدیل به ذات خدا می شود پس صفات ذاتی خدا که از آن جمله بهاء و عظمت ذاتی خدا باشد قابل تبديل و يا تنزل به ذات خلق نيست. يعنى اين تبديل و تنزل محال است. نه به اراده خدا قابل وقوع است و نه هم به اراده خلق خدا و اما بهاء و عظمتی که از فعل خدا پیدا می شود این بهاء و عظمت قابل تحویل و تحول در ذات خلق است. بهاء و عظمت خلق خدا مانند علم و قدرت و حیات است. علم خدا ذات خداست که کم و زیاد نمی شود و قدرت خدا هم ذات خداست که شدت و ضعف پیدا نمیکند و هم چنین حیات خدا عين ذات خدا است اين سه كلمه علم و قدرت و حيات در معنا يك حقيقت است كه با سه اسم خوانده مى شود. از نظر اين كه مى داند، می گویند عالم و یا می تواند، می گویند قادر و یا این که زنده و آگاه است می گویند حیّ. بعضی ها عقیده دارند که این علم و حیات در وجود انسان عین علم و حیات در وجود خداوند متعال است. می گویند ذات انسان خواه جسم باشد و یا روح به ذات خدا متصل شده مانند چراغ برق که به نیروی برق متصل می شود و با این اتصال حیات الهی و علم و قدرت الهی به وجود انسان تعلق گرفته است چون ذات انسان به ذات خدا متصل شده به بركت اين اتصال در وجود انسان علم و قدرت و حيات پيدا شده است مانند جسمی که متصل به آب می شود. رطوبت می گیرد و یا متصل به خاک می شود گرد و غبار می گیرد. چنین افرادی را «حلولی مذهب» می گویند. یعنی می گویند ذات خدا در ذات انسان حلول کرده است یعنی فرود آمده است و به برکت همین حلول، حیات و حرکت در انسان پیدا شده. وليكن أنها اشتباه مي كنند زيرا خداوند متعال يك حقيقت مجرد و یک ذات لطیفی است که ممکن نیست که کسی یا چیزی ارتباط ذاتی به ذات خدا پيدا كند و ذات خلق متصل به ذات خالق شود. اين اتصال و ارتباط ممتنع است. دو شئ در صورتی به یکدیگر متصل و مربوط می شوند که هم جنس باشند مانند اتصال جسم به جسم و یا روح به روح دیگر

شرح دعای سحر

وليكن خداوند تبارك و تعالى در عالم مخلوقات، همجنس ندارد. مخلوقات در جنس ماده و روحند و خدا یک حقیقت دیگر. حیات و حرکت که در وجود خلایق پیدا می شود. در اثر ترکیب روح و ماده بدن است همان طور که نیروی برق با صنایع برقی ترکیب می شود حرکت و روشنایی پیدا می شود. روحی هم که خدا آفریده با ماده بدن انسان ترکیب می شود از این ترکیبات حیات و قدرت پیدا می شود پس علم و قدرت و حیات در وجود انسانها مخلوق خداوند متعال است نه این که در اثر اتصال و ارتباط ذات خدا به ذات خلق خدا باشد. حقيقتاً آن چه در وجود انسان است مربوط به کیفیّت ساخت و صنعت خداوند متعال است مانند صنایع ما انسانها و آن چه در مصنوع خودمان به کار می بریم مربوط به کیفیت ساخت و سازندگی است. اگر بخواهیم یک ماشین برقی از نیروی برق بیشتری استفاده کند و قدرت بیشتری داشته باشد ابتدا روی هندسه ساخت آن از نظر فلزات اولیه و مصالح ساختمانی کار کرده و با سیمهای قویتر سیمپیچی میکنیم و یا قطعات و یا ابزار قویتری به کار میبریم تا در مقابل نیروی بیشتر بتواند مقاومت کند و ضعیف نشود یا از بین نرود. یس صنعت گران برای این که مصنوع آنها قدرت بیشتری داشته باشد، ابتدا روی ساخت مصنوع خودشان کار میکنند و آن را با ابزار قویتر و مقاومتر می سازند و بعد نیروی بیشتری بر آن مصنوع وارد می کنند، در نتيجه موتوري بسيار قوى و نيرومند ميسازند. صنعت خداوند متعال هم به همین کیفیّت است. خداوند در اصل آفرینش و در ابتدای خلقت دو اصل آفریده است، یکی به نام نور و نیرو و دیگری به نام ماده. از اصل ماده اجسام و بدن را با عضلات مختلفی می سازد و با اصل نیرو به این جسمی که ساخته قوت و قدرت میدهد. اگر بخواهد انسانی را قوی تر بسازد و دیگری را ضعیفتر، ابتدا روی بدن و اعصاب آنها کار میکند و بدن آنها را از اعصاب مقاومتر و عضلات محکمتر می سازد و از اصل نیرو که مانند نیروی برق در کارخانجات است نیروی بیشتری و یا روحیه قویتری در بدن انسان پیاده می کند هرچه اعصاب و عضلات مقاومتر باشد نیروی زیادتری بر آن وارد می شود و در نتیجه قدرت بیشتر از خود نشان می دهد. مولا

شرح دعای سحر

امير المؤمنين عليه السلام مي فرمايد: من با هركاري رو به رو مي شوم به اندازه همان كار از جانب خدا نيرو در وجود من پياده مى شود.قلعت يعنى خداوند برای بلند کردن وزنه ده کیلو برابر ده کیلو به من نیرو می دهد. و در برابر وزنه صد کیلویی برابر صد کیلو هزار کلیویی و یا میلیون و میلیارد کیلویی برابر همان وزنه به من نیرو میدهد.<sup>۶۹</sup> پس صنعت روح و بدن هر دو با یک سلسله مواد و مصالح اولیه ساخته می شود که عبارت است از ماده و نيرو و يا جسم و روح و تعبيرات مختلف. پس اين غلط است كه کسانی می گویند پیدایش قوه و قدرت در عالم از طریق اتصال ذات خدا به ذات خلایق است. خلایق را به جای ماشینهای برقی دانستهاند و ذات خدا را به جای نیروی برق و گفتهاند، خدا در ذات انسان حلول می کند و انسان توان و قدرت و یا علم و حکمت پیدا میکند. چنین نیست که گفتهاند بلکه اصل نیرو را خدا آفریده همچنین اصل ماده را و از ترکیب این دو اصل با یکدیگر و مهندسی آنها به کیفیّتی که خودش میداند، خلایق را خلق میکند. پس انسانی که در این دعای سحر اسماء و صفات خدا را از خدا مطالبه مىكند. بايستى خود را آماده نمايد كه اولاً خداوند روى بدن و اعصاب و عضلات او کار کند و آن ها را مقاومتر قرار دهد و بعد، از اصل روح و نیرو، روحیه زیادتر و نیروهای بیشتر در وجود انسان پیاده کند تا بر اثر آن روحیه قوی شجاعتش و مقاومتش بالا رود. روی این حساب گفتهاند فقط كساني در مكتب خدا، شاگرد خدا به حساب مي آيند و به علم و معرفت می سند که اولاً کاملاً تسلیم خدا باشند و در برابر فرمان خدا و یا در اطاعت پیغمبر و یا امامی که خدا معرفی میکند، چون و چرایی نکنند و اعتراضی نداشته و تسلیم کامل باشند و علاوه در دین خودشان خلوص و اخلاص داشته باشند. يعنى دينداري آنها به طمع و يا خوف و يا رغبت و رهبت نباشد. دینداری به رغبت به معنای این است که خدا را برای

۶۹ - إرشاد القلوب إلى الصواب، ج٢، ص ٣٤٥: وَ قَالَ عليه السلام: وَ اللَّهِ مَا قَلَعْتُ بَـابَ خَيْبَرَ بِقُوَّة جِسْمَانِيُّة وَ لَكِنْ بِقُوَّة رَبَّانِيَّة امام عليه السلام در اين باره فرمود: سوگند بـه خـدا درب خيبرر را با نيروى جسمانى برنكندم، بلكه با نيروى رحمانى اين كار انجام شد.

شرح دعای سحر

رسيدن به نعمتهاي او اطاعت كنيم. لذا در عبادتمان خلوص و اخلاص نداریم. مانند کارگری هستیم که به طمع مزد کار میکند. اگر از عبادت و تقوایش سودی ببرد و یا امیدوار به این سود در عالم آخرت باشد خیلی خوب خدا را عبادت می کند و اگر صد در صد یقین ندارد که آیا سودی و منفعتی برای او مقدر می شود و یا نمی شود، عبادت خود را جدی نمی گیرد و همچنین اگر عبادت و اطاعت او به دلیل خوف و رهبت نباشد. چون خدا را قادر و قاهر می داند، از خدا می ترسد. مبادا حادثهای برای او مقدر کند و در دنيا و يا در آخرت او را به بلايي و يا عذابي مبتلا كند لذا از خوف عذاب و بلا خدا را عبادت مىكند. فايده اين دو نوع عبادت همين است كه این انسان عابد از بلاها در امن و امان است و همچنین به نعمتهای خدا در زندگی آخرت میرسد، زیرا او خدا را به خوف و طمع عبادت کرده است. پس بایستی به آنچه طمع داشته برسد و از آن چه ترسیده خلاصی یابد ولیکن عبادت روی اخلاص به معنای این است که انسان صرفاً در اطاعت و بندگی خدا قرار گیرد. ایراد و اعتراضی هم بر تقدیر خدا نداشته باشد. خدا را به اهلیت بشناسد و او را بپرستد نه به شرط این که او را به بهشت ببرد و یا بلایی و مصیبتی در دنیا و آخرت برای او مقدر نکند. انسان خالص کسی است که خود را ملک خدا میداند، از خود اراده و اختیاری ندارد و برای خود حق و حقوقی قائل نیست که آن را از خدا مطالبه کند. انسانی باشد که اگر تمام عمر دست به گریبان رنج و عذاب باشد و یا در رفاه و آسایش، برای او فرق نکند. میداند این دو نوع زندگی به تقدير خدا واقع شده است. خود را براى خدا خالص كند. جز جلب رضای خدا هدفی نداشته باشد. یک چنین فرد خالصی شاگرد مکتب خدا به حساب می آید. خداوند خود استاد او می شود و چشمه های علم و حکمت در قلبش جاری می کند و او را به معارف حقیقی و واقعی می رساند و در انتها مجهز به اسماء و صفاتی می شود که در همین دعا ذکر شده است. دلیل وجوب اخلاص در دینداری و تفکر و عمل همین است که خداوند تبارک و تعالی هدف هر انسانی را محترم می شمارد و این همه سرمایه در اختیار او می گذارد و به او کمک می کند تا به هدف واقعی اش

شرح دعای سحر

برسد. خواه هدف مالی و مادی باشد و یا هدف، انسان و انس و آشنایی با انسانها، هدف دنیایی باشد یا آخرتی. کسانی که در دینداری دارای خلوص و اخلاص هستند يعنى خود را ششدانگى در اختيار خدا می گذارند و به جز لطف و محبت خدا هدفی ندارند بر خدا واجب می شود آن ها را هم به هدف واقعی خودشان برساند. يعنی چنان كه آنها خود را در اختیار خدا گذاردهاند و جز خدا چیزی نمی خواهند، خداوند هم صفات خود را در اختیار آنها می گذارد. پس انسانی که هدفش خدا است و جز رضای خدا چیزی نمیخواهد، متاع وجود خود را قیمت گذاری کرده و در معرض فروش گذارده است و می گوید من در برابر اعمال و اقوال خود و در برابر خدمات و فداکاری خود و در برابر وجود خود چیزی جز رضای خدا نمى خواهم لذا بر خدا واجب مى شود، قيمت اين متاع را بپردازد به همان میزانی که صاحب متاع، کالای خود را قیمتگذاری کرده است. پس بر خدا واجب می شود که رضایت خود را که همان رضوان الله است ببخشد و این رضایت بدون معرفت حاصل نمی شود. آن چنان که خدا قیمت و ماهیّت این متاعی را که خریداری کرده است، میداند بایستی قیمت و ماهيّت اجري هم كه به بنده خود مي دهد به او معرفي كند تا هر كسي بداند در برابر خلوص و اخلاص و فداکاری به چه اجری رسیده است. پس تعليمات خدا اختصاص به همين بندگان مخلص پيدا مىكند. بندگان مخلص، شاگردان مکتب خدا هستند و خداوند بدون واسطه به جای استاد آنها است، اسرار علوم و معارف را به آنها تعليم ميدهد و تمامي علوم و حقایق، در تعریف ذات مقدس خود اوست. بر خدا واجب می شود خود را به بنده مخلص خود معرفي كند. و اين تعريف از مسير همين دعاها و خواهشها مخصوصاً دعاى سحر ميسر مىشود. لذا انسان مخلص بايستى این اسماء را از خدا بخواهد و جز همین خواهش و تقاضا چیز دیگری در نظر نداشته باشد. اعتراض نکند چرا دعایش دیر و یا زود به اجابت میرسد و یا چرا دانا و عارف به اسماء خدا شده و یا نشده است و اصلاً چون و چرا را بایستی در برابر خدا کنار بگذارد. همچنین حق ندارد، اطاعت و بندگی خود را و اخلاص خود را مشروط به تعلیم و تربیت خدا کند. یعنی نباید

شرح دعای سحر

در هدف خود چنین بگوید که من خدا را اطاعت می کنم تا به من علم بياموزد. خدا را اطاعت مي كنم تا مجهز به اسماء و صفات خدا شوم. هر نوع قيد و شرطي بين انسان مخلص و خداوند متعال لغويت پيدا مي كند زيرا مخلص خدا را انتخاب کرده و غیر از این هدفی ندارد. پس بایستی به فکر این باشد که دعایم به اجابت رسید یا نرسید، قبول شد یا نشد و امثال اینها. وقتی این چنین بیقید و شرط در برابر خداوند متعال تسلیم شد و در اطاعت و بندگی خلوص و اخلاص را پیشه خود ساخت، خداوند درجات علم و معرفت او را بالا میبرد تا روزی که این انسان را به هدف خود از خداجویی برساند و این خداجویی در انتها تبدیل به خدایابی میشود یعنی خدا خود را به این بنده خالص و مخلص معرفی میکند و دیگر کسی نمیداند که چه می شود و چه خواهد شد مگر همان بنده ای که خداوند خود را به او معرفی کرده است. پس اولین خواهشی که در این دعا از خداوند تبارک و تعالى داريم اين است که ما انسان ها را مانند خودش به بی نهایت ارزش و عظمت برساند و ما آن چنان جذب خداوند متعال و وابسته به ذات مقدس خدا بشویم که دیگر بین ما و خدای ما فاصله و امتیازی در کار نباشد، جز این که ما مخلوق و بنده او و او خالق ماست. مسلم است کسی که یک چنین ارزشی از خدا می طلبد و خواهش می کند بایستی به همان کیفیتی که در رحم مادر تسلیم خدا بوده و خدا او را از نطفه به مقام یک انسان رسانیده لازم است به همان کیفیّت در این زندگی هم تسلیم خدا باشد. شبانه روز مواظب و مراقب است که چگونه خدا را اطاعت می کند و چگونه تسلیم امر و نهی خدا می شود.

کلمه بهاء گرچه یک اسم از اسماء خداوند متعال است ولی چندین اسم دیگر در همین دعا یادآوری میشود که خدا مجهز به آن اسماء است زیرا چون خداوند زنده است به دلیل حیات بهاء پیدا می کند و چون جمیل و زیباست بهاء پیدا می کند. بالاخره اگر خداوند تبارک و تعالی اسمی از اسماء هزار گونه خود کم داشته باشد به همان میزان از بهاء و عظمتش کم می شود. گفتهاند خداوند متعال هزار و یک اسم و صفت دارد که اولین آنها کلمه الله است و این هزار و یک اسم و صفت در صد بند دعای

شرح دعای سحر

جوشن کبیر یادآوری شده است. پس خداوند به دلیل همان یک هزار اسمی که دارد بهاء و عظمت پیدا کرده است. بهاء خدا برابر اسماء و صفاتی است که از مسیر خلقت عالم و آدم و تربیت آنها پیدا کرده است. پس امام چهارم علیه السلام که به انسان میآموزد اسماء خدا را از خدا بخواهد. در اولین مرتبه اسمی و یا صفتی را مطرح میکند که جامع تمام اسماء و صفات است تا بنده به خدا بگوید پروردگارا، هر علم و عملی که مایه بهاء و عظمت تو شده است به من هم مرحمت کن و مرا چنان تربیت کن که صاحب اسماء و صفاتی باشم که تو متصف به آن اسماء و صفات هستی.



شرح دعای سح

فراز دوم

ٱللَّهُمَّ اِنِّى اَسْتَلُکَ مِنْ جَمالِکَ بِأَجْمَلِهِ وَكُلُّ جَمالِکَ جَميلٌ اَللَّهُمَّ اِنِّى اَسْتَلُکَ بِجَمالِکَ کُلِّه

پروردگارا، از تو آن جمال و زیبایی که داری خواهش و تقاضا میکنم گرچه هر صفت و هر چیزی که وابستگی به تو پیدا میکند و آنچـه را تـو برای بندگانت مقدر میکنی زیباست ولیکن من آن زیبایی کـاملی کـه تـو داری، از تو مطالبه میکنم.

كلمه جمال، جميل صفت زيبايي هايي است كه به دليل قضاوت عقل و دانش خیلی زیباست. بعضی اشیاء یا اشخاص زیبایی ظاهری دارند. لباس و قیافه آنها زیباست مانند گلهای معطر، لباسها و قیافههای خوب و بعضىها از نظر اعمال و اخلاق بسيار زيبا و لذت بخشند. كلمه جمال و جمیل به هر نوع زیبایی قابل اطلاق است و بلکه بیشتر، آن زیبایی ذاتی و وجودی را در نظر می گیرند. زیبایی ذاتی و وجودی صفات جمال، جلال است که خداوند تبارک و تعالی به آن متصف شده است. قدرت خدا جمال خدا است. اگر فاقد قدرت و توانایی بود و نمی وانست کسی یا چیزی را خلق کند، فاقد جمال و زیبایی بود. همچنین علم و حیات خدا، جمال ذاتي خداوند متعال است. اگر داراي علم و حيات نبود گرچه به صورت شئ بسیار زیبا بود، باز هم فاقد جمال و زیبایی بود و همین طور صفات رحمانیت و رحیمیت. خداوند متصف به تمامی صفات خوب است و کوچک ترین ضعفی و نقصی در اراده و قدرت خدا و لطف و محبت خدا قابل ظهور نیست. براساس همان زیبایی ذاتی و وجودی، یک چنین مخلوقات زيبايي أفريده و از أن جمله، انسان كه شاه كار زيبايي و جمال است. مظهر زیبایی ذاتی خداوند متعال در عالم دو چیز است که این هر

شرح دعای سحر

دو نمایش گر کامل جمال خداوند متعال است. یکی انسانهای کامل مانند پیغمبر اکرم صلی الله علیه و آله و سلّم و ائمه اطهار علیهم السلام و یکی مناظر زیبای بهشت که آن را هم خیلی زیبا آفریده و یا حوریان بهشتی که در نهایت زیبایی خلق شدهاند ولیکن آن زیبایی و جمال کامل، زیبایی ذاتی و وجودی خداوند متعال است که هر گز در ذات خدا عیبی و نقصی و نقطه ضعفی قابل ظهور نیست.

تمام صفات خدا در نهایت جمال و زیبایی است و براساس همان زیبایی ذاتی و وجودی خلایق خود را با جلال و جمال آفریده است. انسان در این جملات آن زیبایی ذاتی خدا را مطالبه می کند که عبارت از علم و قدرت و حکمت و سایر صفات خداوند تبارک و تعالی است. و در انتها می گوید من تمام جمال و زیبایی تو را از تو می خواهم زیرا انسان حقیقتاً می پسندی خود را به جایی برساند که پسند خدا باشد. و چیزی را که خدا می پسندد بایستی مانند خودش در نهایت جمال و زیبایی باشد زیرا هر و والا باشد. و اگر عقل و معرفتش ضعیف باشد، آن چه را هم می پسندد در زیبایی می پسندد، بایستی در نهایت زیبایی باشد. از این جهت انسان حق زیبایی می پسندد، بایستی در نهایت زیبایی باشد. از این جهت انسان حق دارد بگوید پروردگارا، من آن جمالی را می خواهم که پسند تو باشد یعنی جمال و جلالی مانند جمال و جلال خودت.



شرح دعاى تتح

## را، پیدایش زیباییها

انسان ها غالباً از نظر این که خیرشان به دیگران برسد و یا برای دیگران بلا و مصیبت باشند و یا بی تفاوت سه حالت پیدا می کنند که فقط در یک حالت از این سه حالت زیبا هستند و مطلوب مردم واقع می شوند. يعنى در همان حالتي كه نافع به حال مردم باشند به آنها خدمت كنند و زندگی آنها را به ثمر برسانند. ولیکن درحالت بی تفاوتی نه خیری از آنها به مردم می رسد و نه شری و یا در حالی که بندگان خدا را معذب می کنند. در این دو حال جمیل و زیبا نیستند، بلکه در نظر دیگران بد شناخته میشوند و در فکر کسی جمال و زیبایی ندارند. ولیکن ذات مقدس خداوند تبارک و تعالی در هر سه حالت فوق جمیل و زیباست. در آن حال که به بندگان خودش محبت دارد و آنها را مشمول نعمتهای خود قرار میدهد، به جمال و زیبایی شناخته می شود و همچنین در حالی که نسبت به بنده خود بی تفاوت باشد، مثلاً جایی که دعای او را مستجاب نمی کند یا به داد بنده ای از بندگانش نمی رسد و او را به دست حوادث می سیارد. در این حال و در این عمل هم خداوند جمیل و زیبا و مستحق حمد و ستایش است و همچنین در حال سوم که بنده خود را معذب به عذابها می کند و آنها را در محاصره بلاها و مصیبتها قرار میدهد، باز هم جمیل و زیباست. هم بخشش خدا به جا و به موقع است و هم بلای خدا و معذب کردن بندگانش به جا و به موقع است و هم زمانی که دعای بنده خود ۱٫ مستجاب نمي کند. با همين عدم اجابت دعا هم خداوند مستحق حمد و ستایش است. زیرا خداوند تبارک و تعالی در تمامی این حالات سه گانه بنده خود را پرورش می دهد. با دعایی که مستجاب می کند او را پرورش میدهد و یا آن جا که دعایش را مستجاب نمیکند، با همین عدم اجابت او را به فهم و معرفت مىرساند و همچنين در جايى كه بنده خود را عذاب می کند با همان عذاب انسان ها را پرورش می دهد و بعد از

شرح دعای *سحر* 

آن که به کمال مطلق رسیدند همه جا در معرض ظهور نعمتهای خدا قرار می گیرند و برای همیشه خوشبخت می شوند. لذا خداوند در قرآن گاهی که نعمت خود را به بندهای میرساند کلمه حمد را بر زبانش جاری می کند. ۲۰ و گاهی که اجابت دعا را به تأخیر می اندازد با کلمه حمد خود را ستایش میکند<sup>۷۱</sup> و زمانی هم که بندهی گناهکار و کافری را عذاب می کند <sup>۲۲</sup> ، باز هم با کلمه حمد خود را ستایش می کند. خداوند متعال در تمامی این حالات بندگان خود را پرورش میدهد و به ثمر میرساند. همان قدر که بخشش او به جا و به موقع است عذاب او هم به جا و به موقع است. انسان در صورتی جمال الهی پیدا میکند که تمامی مقدراتی که از جانب خداوند متعال برای او مقدر میشود همه اینها را به نفع خود و به خیر خود میداند. به همان میزان که در فقر و ناداری حمد خدا را و شکر خدا را به جا میآورد در غنا و ثروت هم حمد خدا را به جا میآورد و یکی از این دو تقدیر را از دیگری بهتر و نافعتر به حال خودش نمیداند. به همان کیفیّت که در روزگار سلامتی خدا را ستایش میکند که سلامتی به او داده است، در روزگار مرض و کسالت هم خدا را شکر میکند که او **را** مریض نموده است و شاید انسان در مدت عمر هزاران هزار حالات ضد و نقیض پیدا کند که به فکر مردم یکی از آن حالات به نفع او است و دیگری به ضرر او ولیکن انسان عارف تمامی این حالات را که از جانب خدا مقدر میشود نافع به حال خود میداند و از آن طرف در خدمت به بندگان خدا

۷۰ – وَ قَالُوا الْحَدُدُ لِلَّهِ الَّذِى أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورُ شَكُورُ (فاطر، ۳۴) آنها مــى گوينـد: «حمد(و ستايش) براى خداوندى است كه اندوه را از ما برطرف سـاخت؛ پروردگـار مـا آمرزنده و سپاسگزار است!(همچنين است: اعراف، ۴۳-نحل، ۷۵-مؤمنون، ۲۸-نمل، ۱۵-زمر، ۷۴) مرزنده و سپاسگزار است!(همچنين است: اعراف، ۴۳-نحل، ۷۵-مؤمنون، ۲۸-نمل، ۱۵-زمر، ۷۴) معد خداى را كه در پيرى، اسماعيل و اسحاق را به من بخشيد؛ مسلماً پروردگـار مـن، منونده(و اجابت كننده) دعاست. ۳۷ – فَقُطْعَ دابرُ الْقَرْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَ الْحَدْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (العـام، ۴۵) و(بـه ايـن تر تيـب،) دنباله(زندگى) جمعيَّتى كه ستم كرده بودند، قطع شد. و سـتايش مخصـوص خداونـد، يروردگار جهانيان است.

شرح دعا*ی س*ح

و فیض رسانی به بندگان خدا مانند خدا می داند و فیض می رساند. کسانی را که مستحق خدمت بداند به آنها خدمت میکند و کسانی را که مستحق نمي داند به آن ها خدمت نمي كند و با كساني كه بايستي بي تفاوت باشد و آنها را به مقدراتشان واگذار کند، بر طبق تقدیر خداوند متعال آنها را به خود واگذار می کند. در خدمت به مردم و رفتار مردم مثل و مانند خداوند متعال است به میزانی در خدمت مردم است که خدا به او فرمان خدمت می دهد و به میزانی در جنگ با مردم است که خداوند به او فرمان جنگ میدهد. انسانی می شود که در تمامی حالات و حرکات اسباب و ایزار دست خداوند متعال است و آن چه برای او مقدر می شود، به خواست و خواهش خداوند است، نه به خواست و خواهش او. انسانهای نمونه این چنین در تسلیم و انقیاد همانند علی بن ابیطالب علیه السلام و ييغمبر اكرم صلى الله عليه و آله و سلم و ائمه اطهار عليهم السلام هستند. وقتى با دشمن مىجنگند به عنوان وظيفه شناسى مىجنگند و مىكشند نه به عنوان غضب و دشمنی و یا وقتی که به بندگان خدا خدمت میکنند، آن هم به عنوان وظيفه شناسی خدمت می کنند نه به خاطر این که انسان مخدوم پدر آنها و یا خویشاوند دور و نزدیک آنها است. یک چنین انسان هایی که به این کیفیّت تسلیم خداوند می شوند، جمال و زیبایی خدا را هم در اعمال و افعال خود بدست مى أورند. آن چنان در اعمال و اخلاق زیبا هستند که کوچکترین عیب و نقصی و نقطه ضعفی در آنها پیدا نمىشود.

همان طور که علم و حکمت کامل نمی تواند بر کارهای خدا و تقدیرات خدا ایرادی بگیرد و نقطه ضعفی پیدا کند. بر اعمال و افعال یک چنین انسانی که به جمال الهی مجهز شده است، نمی توانند ایرادی بگیرند و یا این که نقطه ضعفی در وجود او و زندگی او پیدا کنند. چنین انسانی مجهز به جمال الهی شده و کسی است که همین دعا درباره او مستجاب شده است.



شرح دعای سحر

فرازسوم

ٱللَّهُمَّ انِّى اَسْتُلُکَ مِنْ جَلالِکَ بِاَجَلَّهِ وَكُلُّ جَلالِکَ جَلیلٌ ٱللَّهُمَّ اِنِّى اَسْتُلُکَ بِجَلالِکَ كُلُّهِ

انسان عرضه میدارد که پروردگارا، من طالب آن جلال و شکوه تو هستم و میخواهم چنان جلال و شکوهی داشته باشم که تو داری. از تو خواهش و تقاضا میکنم که من بنده ضعیف را به جلال و شکوهی که خودت داری، مجهز کنی.

جلال و جلیل مشتق از ماده جلل به معنای منزه بودن از اعمال و صفاتی است که دلیل نقص وجود یک انسان است. این که درباره خدا می گوئیم جل و علا یعنی خیلی جلیل است و برتر است و یا مولا امیرالمؤمنین علیه السلام در دعای صباح می گوید: یا مَنْ دَلَّ عَلی ذاتِهِ بِذاتِهِ وَ تَنَزَّهَ عَنْ مُجانَسَهِ مَخْلُوقاتِهِ وَ جَلَّ عَنْ مُلاَّئَمَهِ كَيْقِيَّاتِهِ

یعنی ای خدایی که ذات و حقیقت تو در عالم نمونه ندارد که با نمونه شناخته شود. خودت مردم را به ذات خودت هدایت میکنی و ذات مقدس خود را به بندگان صالحت می شناسانی و تو منزهی از این که سنخیت و جنسیت با مخلوقات خود داشته باشی. آن چنان که آن ها جنسیت مادی دارند تو هم جنسیت مادی داشته باشی و یا آن چنان که آن ها جنسیت نوری و روحی دارند، تو منزهی از این که جنسیت روحی و نوری داشته باشی و در جمله سوم می فرماید: تو اجل و بالاتر هستی از این که محصول این کمیتها و کیفیتها باشی. مشاهده میکنید که قوام مخلوقات و مخصوصاً قوام وجود انسان به کمیت و بهاء و ارزشش بیشتر از کیفیت برخوردار باشد، عالی تر و زیباتر است و بهاء و ارزشش بیشتر

شرح دعای سحر

می شود و هر چه از کیفیت کمتری برخوردار باشد، ارزش کمتری دارد. کیفیتها به صفات نفسانی مانند علم و اخلاق و تعادل فکری و علمی مربوط می شود. انسانی که تمامی صفاتش و کمالاتش و علم و معرفتش در اعتدال کامل قرار می گیرد هر کسی و هرچیزی را چنان که هست، می شناسد و سخنی که می گوید به جا و به موقع است و هم چنین اعمالی که انجام می دهد به جا و به موقع و کلیه اقوال و اعمال و گفتار و رفتارش در اعتدال کامل بدون افراط و تفریط است. یک چنین انسانی که در سازمان علم و معرفت خود و دانش و حکمت خود نقصی ندارد، در اعتدال کامل است و براساس همین اعتدال کامل کلیه اقوال و اعمالش در اعتدال کامل قرار می گیرد. با یک چنین تجهیزاتی جلال و شکوه پیدا می کند.

خداوند تبارک و تعالی از نظر علم و حکمت و اعمال قدرت و سایر صفات و از نظر رفتار و گفتاری که با بندگان خود دارد، در اعتدال کامل است. سفره نعمت و برکت خود را آن چنان گسترده است که تمامی موجودات و مخلوقات دوست و دشمن از خوان نعمت او بهر ممند و برخوردارند و همچنین مکتب علم و تربیت خود را آنچنان وسیع و گسترده نموده است که هر انسانی را ناخودآگاه از تولد تا مرگ در این مکتب می پروراند تا آنها را به ثمر برساند. در جایی که لازم است غضب کند آن چنان غضب می کند که صدها هزار انسان مستحق غضب را به کام مرگ و هلاکت می کشاند و آن جا که بایستی رحمت و برکت خود را ريزش دهد مانند باران بهاري تمامي دلها و قلبها را مشروب ميسازد. این که یک موجودی تمامی صفاتش در حد کمال و بدون نقص باشد و رفتار و گفتارش با دیگران آن چنان منظم و حکیمانه که هرگز عملی خلاف نظم و نظام انجام نمی دهد و از طرفی کوچک ترین شباهتی به حركات و سكنات و اخلاق انسان هاى عقب افتاده ندارد. يك چنين وضعیتی را جلال و شکوه مینامند. چنان است که گویی هر کسی سعادت ابدی خود را به دست او میداند و همچنین هلاکت ابدی خود را از مسیر غضب او مي شناسد.



شرح دعای سحر

صفات جمال و جلال

دو صفت بزرگی که ناشی از ذات خدا است و در برابر خلایق نمایش پیدا میکند، یکی صفت جلال الهی و دیگری صفت جمال خداوند متعال است که هر دو با هم صفت بهاء و عظمت خدا را تشکیل میدهند.

جمال الهى مربوط به صفاتى مى شود كه منشأ خير و بركت و رحمت و لطف و محبت نسبت به تمامی بندگان خدا است و در ضمن آفریدن مخلوقات و روزی دادن به آنها و تربیت کردن آنها و در نهایت برابر علم و معرفت مردم، خداوند متعال به جمال و زيبايي شناخته مي شود و انسانها تحت تأثير جمال خدا قرار مي گيرند و از اين كه مي بينند هرعملی که انجام داده و هر خلقی را که خلق نموده و آن چه در دنیا و آخرت بوجود آورده، هر كدام از اينها به جاي خود نيكو و زيباست و خداوند متعال در خلقت و آفرینش خود زشتی و نازیبایی و یا عملی برخلاف حکمت و مصلحت نداشته و ندارد. گاهی برای خلقت اندام، زیبایی غيرقابل وصفى قائل مىشوند. زيبايى گاهى مربوط به علم و اخلاق و عمل انسان است. یک زن یا یک مرد را زیبا می شناسند از این که تمام اعضای تن و بدن او در اعتدال کامل قرار گرفته و هر عضوی چنان است که بایستی بوده و در جای خود باشد. انسانی که این چنین در اعتدال و استقامت قرار می گیرد و هر عضوی از اعضای بدن او چنان است که بایستی باشد، جمال ظاهری دارد. جمال علمی و عملی هم در صورتی است که علم و عمل او و فکر او و انتخاب او به جا و به موقع باشد. هر چیزی را به آن واقعیتی که دارد، بشناسد و هر حقیقتی که هست، ببیند و بداند و هر عملی، خواه اخلاقی باشد و یا قانونی، به جا و به موقع انجام دهد. چنین انسانی را که هیچکس نمی تواند نقطه ضعفی در زندگی او پیدا کند، جمیل میدانند که مجهز به جمال ظاهر و جمال علمی و عملی است. خداوند متعال از نظر صفات ذاتی و از نظر اعمال ظاهری مانند خلق

م شرح دعای سحر

کردن و آفریدن و روزی دادن و از نظر اخلاق و رفتار بندگان خود فوق تصور انسانها است به طوری که اگر علم کاملی مانند علم خود خدا باشد، نمی تواند در کارها و اعمال خدا نقطه ضعفی پیدا کند، به قول شاعر می گوید:

بر حق حکمی که خلق را شاید نیست یک چیز که آن چنان نمیباید نیست هر چیز که هست آن چنان میباید آن چیز که آن چنان نمیباید نیست

یعنی کارهای خدا به جا و به موقع است که این را حکمت مینامند. پس جمال خدا مربوط به علم و اخلاق خدا است که بینهایت و فوق تصور انسانها است.

اما جلال الهي، صفات قهر و غلبه خداوند متعال است. خداوند در عین حال که در ارتباط با مردم و بندگان یک ولیّ بسیار رؤوف و مهربان است، چندین هزار مرتبه از یدر و مادر مهربان تر. ولیکن در عین حال که مظهر رأفت و رحمت بوده، مظهر قدرت و غضب و غلبه هم هست. اكثريت انسانها از رأفت و رحمت خدا سوء استفاده كرده و بر خدا و دين خدا جری و چیره می شوند. بی باکانه با خدا و پیغمبران مخالفت دارند. مرتکب گناه و معصیت می شوند تا جایی که منکر عظمت و قدرت خدا شدهاند. چنان زندگی میکنند که گویی گوسفندان بدون چوپان و یا حیوانات وحشى بيأبان هستند. در اين موقع كه انسانها از حلم خدا و صبر و مدارای خدا سوء استفاده می کنند، جسورانه و بیباکانه متظاهر به گناه و معصيت مي شوند. در اين موقع لازم مي شود خداوند متعال قهر و غضب و جلال و عظمت خود را به کار اندازد و به مردم بفهماند که خدای شما نه جاهل و غافل است که از وضع زندگی و حرکت شما بی خبر باشد و نه هم عاجز و ناتوان است که نتواند شما را تنبیه کند و به حساب شما برسد بلکه در اثر حلم و صبری که دارد به شما مردم مهلت و فرصت میدهد تا در اثر ضربات و خطراتی که از گناه و معصیت شما پیدا می شود شاید عقلتان بیدارشود و از شر هوای نفس خود و یا شیاطین دیگر به پناه خدا برگردید و خداوند شما را بپذیرد ولیکن اگر به کفر و گناه ادامه دادید، گرفتار قهر و غضب خدا می شوید. در آیاتی از قرآن می فرماید:

تنزح دعاي تتحر

## نَبِّىءْ عِبَادِي أَنِّى أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ<sup>٣٣</sup> وَ أَنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ الأَلِيمَ<sup>٢۴</sup>

يعنى بندگان مرا آگاه كن كه اگر چه من بسيار مهربان هستم و از گناه و معصیت شما می گذرم ولیکن عذاب سختی هم دارم، آن قدر بی حیایی و جسارت نکنید که خدا را بر خود غضبناک کنید. که اگر به غضب خدا منتلا شديد تا ابد راه علاجي و راه نجاتي براي شما باقي نمی ماند. در آن جا که خداوند دشمنان خود را تهدید به عذاب دنیا و آخرت می کند و مردم گرفتار قهر و غضب خدا می شوند، بروز و ظهور یک چنین صفات قهر و غضب را جلال مینامند. یعنی خدا اجل و بالاتر از این است که مثل بعضی پادشاهان غافل و جاهل باشد که نداند و نتواند از دشمنان خود انتقام بگیرد و یا عاجز و ناتوان باشد که دشمنان خدا بتوانند بر خدا و یا اولیاء خدا چیره شوند بلکه به جا و به موقع غضب خود را به کار میاندازد و از دشمنان خود انتقام می گیرد. کسانی که در هر صفتی از صفات چه مربوط به ناتوانی و نادانی مردم باشد و چه مربوط به توانایی و دانایی آنها، خدا را اجل از این مشابهتها میدانند و او را فوق چیزهایی که تصور کنند، می شناسد. یک چنین انسانی جلال الهی را درک نموده و وحشت پيدا ميكند از اين كه در برابر خدا جرى و جسور باشد و اما کسانی که خداوند متعال را به لطف و رحمت و برکت و رافت و محبت می شناسند و عشق و علاقه به خداوند متعال پیدا می کنند کسانی هستند که صفات جمال خدا را درک نموده، عاشق جمال و زیبایی خداوند متعال شدهاند. نتیجه ادراکات در معرفت به این دو صفت این است که عاقبت خداوند متعال آنها را به صفات جلال و جمال خود مجهز مي كند و اين جملات اسئلک بجلالک و بجمالک درباره آنها مستجاب می شود. انسانهایی که صفت جمال و زیبایی خداوند را درک میکنند، عاشق خدا می شوند. بین آنها و خداوند متعال عشق و علاقه شدیدی پیدا می شود.

> ۷۳ -حجر، ۴۹ ۷۴ - حجر، ۵۰

م شرح دعای سحر

بینهایت بیشتر از عشق و علاقه شدیدی که کودکان به جمال مادر و یا پستان مادر خودشان دارند. در این رابطه فریفته خدا میشوند و معنای الله و اولوهیت را به حقیقتی که دارد درک میکنند. الله در ترجمه فارسی خود دو معنا دارد که این هر دو معنا در کلمه الله قرار گرفته است. یکی موجودی که با عظمت و اولوهیت خود عقول و افکار را متحیر میکند که هر چه بیشتر فکر میکنند تحیر آنها بیشتر و بیشتر میشود. عاقبت هم به جایی نمی سند که ذات مقدس او را چنان که هست بشناسند و یقین کنند که دیگر مجهولی در شناخت ذات خدا ندارند.

و اما معنای دوم الله و اولوهیت، ایجاد اشتیاق در بندگان مشتاق است. همانطور که کلمه واله را هم به این دو معنا ترجمه میکنند و میگویند حیران و مشتاق. «الله» کلمه مبالغه از ماده «وله» و «واله» است<sup>40</sup> یعنی موجودی که بندگان خود را به خود مشتاق میکنند و مشتاقان را برای همیشه در شناخت معشوق خود و خدای خود حیران میکند و شاید میتوانیم بگوئیم که کلمه «الله» یک کلمه جامع دو معنای میکند و شاید میتوانیم بگوئیم که کلمه «الله» یک کلمه جامع دو معنای جمال و جلال است. انسانها در ارتباط با خدای خود عاشق زیباییهای خدا میشوند. مشاهده میکنند خدای آنها از هر زیبایی زیباتر و از هر جمیل، جمالش بهتر است. پس بینهایت عاشق جمال و زیبایی خدا میشوند، پس از آن در برابر جلال الهی قرار میگیرند. جلال هم در اینجا همان معنای حیرت افکار و عقول در درک عظمت ذات خدا است.

پس از آن که انسانها در خود عشق و علاقهای به وجود خدا احساس کردند و مزه عشق و محبت را چشیدند، خیلی بیشتر از

۷۵ - معانی الأخبار -ترجمه محمدی، ج۱، ص ۱۹: به نقل از امام صادق علیه السلام: هیچ زبانی قادر به تعریف وی نیست تا اوصاف او را بیان کند، و هیچ گوشی توان شینیدن اوصاف او را ندارد، زیرا «اله» از «وله» به معنای تحیّر مشتق گردیده و تفسیرش آنست که خرد مخلوقات از پی بردن به ماهیّت و کیفیّت ذات مقدّس او، با هر یک از حواسّ و یا وهم ناتوان و سرگردان است. بله، او برتر از افق اندیشه بشر که از اوهام شرک زا تیره و تار گشته، میباشد و قوای مدرکه نیز آنچه را خدا پندارند مخلوق نفس است نه خالق نفوس، بلکه او پدید آوردنده خیالات و آفریننده قوای مدرکه است.

شرح دعای سحر

يروانههايي كه جذب نور مي شوند، جذب خدا مي شوند. همان طور مي روند و در ذات خداوند متعال تفكر و تعقل دارند و هرگز به جایی نمی سند كه او را مانند خود و نظیر خود بشناسند و مرعوب جلال او واقع نشوند. هر چه بیشتر جذب خدا می شوند بیشتر در جلال الهی متحیر می شوند زیرا هرگز در وجود خود چیزی نمییابند که شبیه وجود خدا باشد و همچنین هرگز در وجود خدا چیزی نمییابند که شبیه وجود خودشان باشد تا در نتیجه یک وجه مشترکی بین آنها و خدای آنها پیدا شود و در آن وجه مشترک بین خود و خدا سنخیت و جنسیّت احساس کنند. مثلاً بین انسان و تمامی موجودات وجه مشترکی هست و آن وجه مشترک یعنی یکی مادیت وجود انسان است با تمامی موجودات و یکی هم روح و روحانیت انسان با عالم ارواح و فرشتگان. پس تمامی مخلوقات از یک جنساند و از یک حقیقت به وجود آمدهاند. همه با هم در آن حقیقت اشتراک دارند ولیکن بین خدا و خلق خدا و بین انسان و خدای انسان وجه مشترکی پیدا نمی شود که انسان در آن اشتراک خود را نظیر خدا و خدا را نظیر خود ببیند، هر چند که خدا مانند خورشید باشد و انسان مانند شمعی بسیار ضعیف زیرا همین شمع و خورشید در نورانیّت مشترکند، یا قطره و دریا در جنسیّت آب مشترکند، هر چند دریا چندین میلیارد برابر قطره است. یک چنین وجه مشترکی بین انسان و خدا پیدا نمی شود تا در آن وجه مشترک تشابه جنسی و یا صوری با هم پیدا کنند. در نتیجه هر چه بیشتر انسان به خدا نزدیک می شود بیشتر تحت تأثیر جمال و جلال خدا قرار می گیرد. جمال خدا عشق و علاقه انسان را شدت می دهد و جلال خدا مانع انسان می شود که خود را مثل او بداند و یا چنان که خود هست او را بشناسد تا در شناخت توحید مانند شناخت خود و خلق خدا به معرفت هایی برسد.

پس جمال الهی در انسان جاذبه بوجود می آورد و جلال الهی انسان را برای همیشه در حال ارتباط و بندگی حفظ می کند و این دو معنا روی هم معنی کلمه «الله» را تشکیل می دهد.

م شرح دعای سح

فرازجهارم

معنای این جمله شریفه این است که انسان از خداوند تبارک و تعالی تقاضا می کند که عظمتی داشته باشد مانند عظمت خدا. عرضه می دارد پروردگارا، من آن عظمت و بزرگی تو را از تو می خواهم گرچه عظمت تو نامتناهی است و نامتناهی رقم کوچک و بزرگ ندارد. رقم کوچک از ولیکن پروردگارا، من عاشق یک چنان بزرگی و عظمتی هستم که تو داری. از تو خواهش و تقاضا می کنم مرا به پایه عظمت و عزت خود برسانی.

کلمات عظیم و کثیر و کبیر کلماتی هستند که نشانگر عظمت اشیاء و اشخاص هستند. موجودات عالم را از نظر تعداد و شمارش کثیر مینامند. کثیر یعنی اعداد قابل شمارش به هر میزانی که انسان ها قدرت شمارش آن را داشته باشند. و اما کبیر مربوط به حجم عالم خلقت است. کبیر یعنی مخلوقی که حجم تن و بدنش خیلی بزرگ است و صغیر یعنی موجودی که حجم تن و بدنش کوچک است. مانند حیوانات کوچک و بزرگ و یا اجسام کوچک و بزرگ مانند کوهها و کرهی زمین و کرات عالم.

تمامی عالمها از نظر حجم خود در قیاس با یکدیگر کوچک و بزرگ هستند و کل عالم آفرینش دارای حجمی بسیار بزرگ است که فکر انسانها و قدرت انسانها شاید نتواند انتهای حجم عالم را پیدا کند. اگر انسان با سرعتهای خیلی زیاد از مرکز عالم به خارج آن پرواز کند آیا میتواند به جایی برسد که حجم عالم را به آخر برساند و از محیط عالم

تسرح دعاي سحر

خارج شود. عالم را از نظر حجم کوچک و بزرگی که دارد صغیر و کبیر میخوانند.

و اما عظیم دلالت بر شئ یا شخص نامتناهی میکند. عظیم یعنی شئ نامتناهی و یا شخص نامتناهی. آیا در عالم شئ نامتناهی وجود دارد یا ندارد، میتوانیم خدا و خلق خدا را از نظر محدودیت و نامحدودیت به سه قسمت تقسیم کنیم:

قسمت اول: متناهی به حدود یعنی حجم عالم خلقت، حجمی که جسمانیت پیدا کرده و از ماده بوجود آمده است. خواه از جنس دریا باشد یا هوا و یا فضاء این را متناهی به حدود مینامند چون از جنس ماده است و جسمانیت پیدا میکند و محدودیت هم لازمه اوست. زیرا ماده یعنی شئ محدود.

قسم دوم: متناهی به وجود نامتناهی به حدود. و قسم سوم: نامتناهی مطلق.

قسم دوم یعنی نامتناهی به حدود و متناهی به وجود عبارت است از کسی یا چیزی که از نظر عظمت و بزرگی نسبت به اجسام عالم و مواد مخلوقات نامتناهی است ولیکن در ارتباط با خالق و آفریننده متناهی میشود. برای معرفی نامتناهی به حدود و متناهی به وجود مثالی میزنیم میشود. برای معرفی نامتناهی به حدود و متناهی به وجود مثالی میزنیم تا حقیقت روشن شود، مثلاً شما خود را در بیابانی فرض کنید که در آن بیابان همه چیز از جمادات و حیوانات و نباتات وجود دارد ولیکن درآن جا انسانی نیست که شما با او انس پیدا کنید و در افق فکر یکدیگر قرار هستید و سوای شما از جمادات و نباتات و حیوانات و صحرا و دریا متناهی مستید و سوای شما از جمادات و نباتات و حیوانات و صحرا و دریا متناهی استند ولیکن در آن جا اگر با آن چه میبینید قیاس کنید، شما نامتناهی مستید و سوای شما از جمادات و نباتات و حیوانات و صحرا و دریا متناهی انجیار آن انسان متناهی خواهید بود یعنی شما در بیابان و صحرا و دریا بر همه چیز احاطه و حاکمیّت دارید، همه چیز در اختیار شما است و شما در اختیار چیزی نیستید. پس شما در قیاس با آن چه میبینید، نامتناهی هستید زیرا بر همه آنها احاطه دارید و مسلط هستید ولیکن اگر در آنجا انسان بزرگواری را مشاهده کنید که مانند انبیاء و اولیاء خدا باشد به

شرح دعای سحر

محض مشاهده یک چنین انسانی خود را متوقف میکنید و فکر خود را در آن انسان متمرکز سازید. همان انسان شما را در حد وجود خودتان متوقف مي كند زيرا بر همه چيز احاطه داريد وليكن بر آن انسان احاطه نداريد. بر صحرا و دريا مسلط هستيد وليكن بر آن انسان مسلط نيستيد. اين مسأله معنای نامتناهی به حدود و متناهی به وجود است یعنی شما در آن بیابان حد و حصری در به کار بردن اراده و قدرت ندارید، همه جا آزادید. ولیکن در ارتباط با آن انسانی که او را از خود بالاتر و بزرگتر می دانید محدودیت ییدا می کنید و متوقف می شوید. زیرا خود را مافوق بیابان ها و صحراها و مادون آن انسان میشناسید. پس شما از نظر حدود نامتناهی هستید ولیکن در ارتباط به وجود آن انسان متناهی می شوید. این مسأله در ارتباط با انسانهای بزرگ از اولیاء خدا مانند پیغمبر خاتم و امامهای معصوم ییدا مى شود آن ها از نظر احاطه و تسلط بر ما سوى الله نامتناهى هستند و چیزی و یا کسی از حیطه تصرف آنها خارج نیست. احاطه وجودی و علمی و استعدادی بر همه کائنات دارند و چیزی در عالم نیست که آنها را محدود و متوقف سازد وليكن در ارتباط با خداوند متعال متوقف و محدودند يعنى اراده أنها محدود به اراده خدا و علم و قدرت أنها محدود به علم و قدرت خدا و همچنین سایر فضائل و کمالات آنها محدود به كمالات خدا است. پس آنها در ارتباط با خلق خدا نامتناهی وليكن در ارتباط با خداوند متعال متناهى هستند. اين مسأله را به اين كيفيّت تعريف می کنیم و می گوئیم نامتناهی به حدود و متناهی به وجود.

پس هستیها از نظر محدودیت و نامحدودیت به سه قسمت تقسیم میشوند:

۱ - متناهی به حدود یعنی اجسام و مواد عالم و آن چه مشتق از مواد عالم است عالم اجسام به عدد شمارش میشوند و عدد همه جا محدود است.

۲- نامتناهی به حدود و متناهی به وجود مانند انسانهای کامل مثل ائمه اطهار علیهم السلام که از نظر احاطه بر موجودات عالم نامتناهی هستند ولیکن در ارتباط با وجود خداوند متعال متناهی هستند.

شرح دعای سحر

۳- نامتناهی مطلق و آن ذات مقدس خداوند متعال است.
از این سه قسم نامتناهی دو قسم آن به کلمه عظیم معرفی میشوند.
یکی انسان کامل و یکی ذات مقدس خداوند متعال و اما آن قسم اول به کلمات کثیر و کبیر معرفی میشود زیرا آنها گرچه بسیارند، ولیکن محدودیت لازمه ذات آنها است.



شرح دعای سحر

## اطلاقات قرآن در معرفی عظیم و عظمت

خداوند متعال در کتاب مقدس خود سه چیز را به طور اطلاق به کلمه عظیم معرفی میکند یکی عرش قدرت و سلطنت خود را که میفرماید :

> رَبُّ الْعَرْشِ الْعَطِّيمِ<sup>97</sup> يكى هم قرآن راكه مىفرمايد: وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعًا مِّنَ الْمَتَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَطْيِمَ <sup>٧٧</sup>

یکی هم وجود مبارک علی ابیطالب علیه السلام را که آن حضرت را با کلمهی

معرفي مي كند.

عرش عظیم به معنی قدرت حاکمیّت خداوند متعال است و این حاکمیّت بر دو قسم است:

یکی حاکمیّت تکوینی و دیگر حاکمیّت تشریعی به معنای امر و نهی. حاکمیّت تکوینی قدرت آفرینندگی خداوند متعال است. نور کلی عالم و یا روح کلی عالم که نامتناهی است، در اختیار خداوند متعال است که با آن روح و نور تمامی ذرات را و اجسام عالم را از بزرگ و کوچک نیرو میدهد، آنها را به حرکت در میآورد و به آنها حیات میدهد. این روح کلی و یا نور کلی مانند نیروی برق است که در اختیار انسان قرار میگیرد. با آن وسایل برقی خود را خاموش و یا روشن میکند. خداوند متعال هم

۷۶ - صفت عظیم در چهار آیه برای عرش به کار رفته است: توبه،۱۲۹- مؤمنون،۸۶-نمل، ۲۳ و ۲۶ ۷۷- حجر، ۸۷ ۸۷ - عَمَّ يَتَسَاءلُونَ، عَنِ النَّبَإِ الْعَظِيمِ، الَّذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ(نبأ، آيات ۱ تا ۳)

تنزح دعاي سحر

با این نور و روح نامتناهی هرچه بخواهد می آفریند خلق می کند جان مىدهد و جان مى گيرد و اما عرش تشريعي به معناي حاكميّت تشريعي. يكي وجود انسان كامل است مانند ائمه اطهار عليهم السلام كه خداوند به وسیله آنها فرمان و اوامر و نواهی خود را به همه انسانها ابلاغ می کند و ديگر علم انسانها. همين نيروي علم، عرش حاكميّت خدا بر انسان است. وقتی خدا بخواهد به انسانی امر کند که نماز بخوان، نیروی علم در او بوجود مى آورد تا بفهمد نماز چقدر خوب و ترک نماز چقدر بد است. همين طور بر تمامي انسانها از طريق علم و دانش آنها بر آنها حكومت می کند. این پدیده علمی و یا احکام اجتماعی امر و نهی خداوند متعال است که یا از راه پیدایش علم به انسان ها ابلاغ شده یا به وسیله پیغمبران و ائمه اطهار عليهم السلام. پس پيغمبران و ائمه اطهار عليهم السلام عرش حكومتي خداوند متعال اند كه مأمور ابلاغ امر و نهى خدا هستند و اما ائمه اطهار عليهم السلام مخصوصاً مولا على عليه السلام در وجود خود نامتناهی هستند. به دلیل این که آنها عرش عظمت خدا هستند و خداوند حاکمیّت خود را به وسیله آنها إعمال و ابلاغ میکند، هرگز به جایی نمی رسد که علم و قدرت آنها و یا حکمت آنها به انتها برسد و اما قرآن هم که کتاب خداوند متعال است، تمامی رموز و اسراری که در عالم أفرينش بوده و يا خواهد بود همه اينها در قرآن يادآوري شده و آينه تمام نمای عالم و آدم است. پس پدیدههای مذکور نامتناهی هستند. انسان این صفت نامتناهی را از خداوند تقاضا می کند. انسان که در تقاضای خودش از خداوند متعال درخواست مىكند علم نامتناهى و قدرت بىانتها داشته باشد و همچنین مال و ثروت بیانتها در اختیارش قرار بدهد تا هر جا می رود مانند خدا و اولیاء خدا به عظمت شناخته شده و همه کائنات تسليم علم و قدرت او شوند. بديهي است كه پيدايش يك چنين علم و قدرتی و یا استعداد و هنری جز در مکتب خدا و در ارتباط با خدا قابل ظهور نیست. کارهای تربیتی که براساس آن، قدرت و استعداد پیدا می شود همه به دست خداوند متعال است. پیغمبران و پیشوایان به اذن و اجازه خدا می توانند مردم را به سوی خدا و نعمتهای خدا هدایت کنند

شرح دعای سحر

وليكن آنها قدرت سازندگی ندارند، نمی توانند كسی را مؤمن و يا هدايت شده بسازند. پیدایش استعداد و قدرت در انسان و همچنین علم و هدایت از نوع آفرینندگی و خلقت است و خلقت و آفرینندگی فقط به دست خداوند متعال است. او قدرت دارد نیروها و قدرتهای داخلی وجود ما را تا هر مقدار که ممکن است بالا ببرد و به شمع وجود ما آن قدر روشنایی بدهد که از خورشیدها و ستارهها روشنتر باشد و همچنین با آن نیروها و قدرتهای مرموز کرهیزمین و ستارگان را با یک چنان حجم بزرگی که دارند می چرخاند و می گرداند اگر آن نیرو و قدرت را در اختیار انسان بگذارد، انسان با همین حجم کوچک بدن از همه کائنات و موجودات عالم نيرومندتر مي شود زيرا پيدايش کيفيّتهاي بسيار بالا و عالي در کمیتهای بسیار کوچک و پایین از محالات نیست. بعضیها این طور فکر مى كنند كه همه جا كميت، كيفيّت بوجود مي آورد. اگر كميّت زياد باشد كيفيت هم زياد است و اگر كميت كوچك باشد كيفيت هم كوچك است با این که چنین نیست. بلکه گاهی کیفیّت خیلی بزرگ و کمیّت بسیار کوچک و ضعیف است. مثلاً یک مورچه و حشره کوچک در قیاس با یک کوه بزرگ. مورچه از نظر کیفیّت خیلی بالاست، اراده و شعور و ادراک دارد. با دشمن می جنگد و با دوست همکاری می کند ولیکن کوه با حجم بزرگی که دارد، فاقد این کیفیّتها و ادراکات است. در اینجا است که می گوئیم که ممکن است حجمی بسیار کوچک از کیفیّتی بسیار بالا برخوردار باشد و یا حجمی بسیار بزرگ کیفیتی بسیار کم و ضعیف داشته باشد. کیفیّتهایی که در وجود انسان قابل ظهور است از این قبیل است. خدا به همین انسان چنان قدرتی میدهد که میتواند کره بزرگ و یا کوه بسيار بزرگي را بردارد و جا به جا کند. انسانهاي معجزهگر حاکم بر همه كائنات اند و اين حاكميّت مربوط به كيفيّت ساخت آنها و وجود آنها است. تاريخ نوشته است كه على ابن ابيطالب عليه السلام در خيبر را از جا کند و آن را سپر قرار داد. و یا آن را پل عبور برای جنگجویان قرار داد. در میان خندقی که کنده بودند در را به دست خود نگه میداشت چندین سرباز روی در می ایستادند آن را به طرف دیگر خندق انتقال می داد با این

تنزح دعاي تحر

كه وزن و حجم در، چندين برابر وزن بدن اميرالمؤمنين عليه السلام بوده است. آن قدرت از نوع کیفیت است و کیفیتهای بسیار زیاد در بدنهای بسیار کوچک قابل ظهور است. خداوند به بندگان مخلص خود که در بندگی و عبادت به جز خدا و رضای خدا چیزی نمی خواهند کیفیت بوجود می آورد. ارقام دانش و بصیرت آنها را بالا می برد و همچنین قدرت بدن و بازوی آنها را و به همین کیفیّت شجاعت قلب آنها را بالا میبرد تا براساس همين كيفيّتها حاكم بر كائنات شوند. پس راه رسيدن به عظمتي مانند عظمت خدا و اولياء خدا همين است كه مخلصانه بدون هيچ انتظاری و بدون هیچگونه قید و شرطی در اطاعت خدا و بندگی او باشیم و در انتها انسانی که در خط اخلاص و بندگی خدا است و در این اخلاص و بندگی هدفی به جز جلب رضایت و خشنودی خدا ندارد، برخدا واجب می شود به میزانی علم و استعداد این انسان را بالا ببرد تا مانند خدای خود عظیم و نامتناهی شود. یعنی هر یک از صفاتی که پیدا میکند نامحدود و بیانتها است. علم او بینهایت می شود که دیگر مجهولی در خلقت عالم و آدم ندارد. قدرت او بینهایت می شود که دیگر در مقابل کاری هر چند بسیار بزرگ، اظهار عجز و ناتوانی نمی کند و همین طور حلم و صبر او اخلاق او چنان است که خداوند مدیریت میلیون ها انسان را به او واگذار مى كند تا آنها را تربيت كند و به ثمر برساند. پس از نظر وسعت ملك و سلطنت نامتناهی است و از نظر کثرت عوامل و افرادی که در اختیار او هستند، نامتناهی است و از نظر زمان و مکان که اعمال قدرت و سلطنت می کند هم نامتناهی است و بالاخره در تمامی علمها و هنرها و آن چه قابل استفاده و بهرهبرداری است، نامتناهی است. مصداق کامل همان حديث قدسي مي شود كه خداوند فرموده است: عبدي أطعني أجعلك مثلي.

٧٩ – الجواهر السنيه–كليات حديث قدسى ، ص٧٠١ : و روى الحافظ البرسى قـال: ورد فـى الحديث القدسى عن الربّ العلى أنّه يقول: عبدى أطعنى أجعلك مثلى، أنا حىّ لا اموت اجعلك حيّا لا تموت. أنا غنى لا أفتقر أجعلك غنيًا لا تفتقر، أنا مهما أشاء يكون أجعلك مهما تشاء يكون.

شرح دعای سح

ای بنده من در اطاعت من باش تا تو را مثل و مانند خود قرار دهم. بعضیها می گویند کلمه مِثْلی غلط است بایستی مَثْلی بخوانیم زیرا اگر مثلی را با فتحه حرف وسط بخوانیم، معنایش این است که ای انسان مرا اطاعت کن تا تو را نمونه خود قرار دهم و اگر مثلی با سکون حرف وسط بخوانیم، معنایش این است که ای انسان مرا اطاعت کن تا تو را مانند خود بسازم.

می گویند انسان مانند خدا نمی شود زیرا انقلاب ذات خلق، به ذات خالق محال است. امکان ندارد حقیقت وجود انسان که ماده و روح است تبدیل به حقیقت وجود خدا شود که فوق ماده و روح است ولیکن از نظر صفات و کمالات نمونه خدا می شود. یعنی مانند خدا می داند و می تواند ولیکن کلمه مثل به معنای این نیست که دو جنس متباین و دو حقیقت مختلف تبدیل به یکدیگر شوند مثلاً ذات خدا تبدیل به ماده و روح شود و یا ذات انسان که ماده و روح است، تبدیل به ذات خدا شود. این تبدیل و تبدُّل محال است، به قدرت خدا هم قابل وقوع نیست ولیکن انسان در اثر اطاعت و بندگی و تمرین اعمالی که خدا به او دستور می دهد در صفات و کمالات مثل خدای خود می شود، مثل خدا می داند و می تواند. و اگر کلمه حدیث قدسی را مِثْلی بخوانیم که حرف وسط ساکن شود، باز هم معنایش منیخلّق به اخلاق خدا می شود.



شرح دعای سحر

فراز ينجم

اَللَّهُمَّ اِنِّى اَسَئَلُکَ مِنْ نُورِکَ بِاَنْوَرِهِ وَکُلُّ نُورِکَ نَیِّرٌ اَللَّهُمَّ اِنِّى اَسْئَلُکَ بِنُورِکَ کُلِّهِ

مؤمن با تقوی از خداوند متعال تقاضا میکند و عرضه میدارد: پروردگارا، من نورانیّت تو را آن چه نورانی تر است، میخواهم گرچه نور تو بسیار تابنده و روشن است. اما من که بنده تو هستم تمامی این نورانیّت و روشنایی را میخواهم و تقاضا میکنم تا در مسائل آن چنان نورانی و روشن باشم که تو نورانی هستی و کسری نداشته باشم. خداوند متعال در قرآن در آیه نور و بسیاری از آیات دیگر خود را به نورانیّت معرفی میکند میفرماید:

اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْض \*

خداوند روشنی آسمانها و زمینها است و بعد از آن چهارده نفر معصوم را در آیه نور به عنوان نمونههای نور خود معرفی میکند. بعضیها میگویند نورانیّت خدا در اینجا به معنای وجود و هستی خدا است که براساس وحدت وجود سخن میگویند. گفتهاند هر کسی و هر چیزی عبارت است از یک قالب و محتوایی که موجودیت آن قالب و ارزش آن را نور خدا تشکیل داده است. میگویند موجودات عالم مانند صورتهای ذهنی و یا لفظی هستند این صورتها نمایشی هستند ولیکن در واقع هیچاند مانند صورت آینه که اگر صاحب صورت نباشد، آن هم نیست. پس صورت آینه به منزله قالب و شخصی که برابر آینه ایستاده است. محتوایی است که به آن ارزش داده. ارزش الفاظ به معانی و محتوای آنها است. میگویند همین طور هر موجودی ارزشش و موجودیتش آن هستی و

م شرح دعای سحر

حقیقتی است که وجود آن موجود را پر کرده است. اگر حقیقتی که وجود انسان و یا حیوان و یا هر چیزی را پر کرده است از آن گرفته شود، یک صورت بدون محتوی و خالی باقی میماند. مثلاً اگر کسی از قطرات آب که به صورت قطره ظاهر میشوند و یا سایر مشتقات آب. اگر آب را از قطره بگیرند یک صورت ذهنی از آن قطره میماند آیا این صورت ذهنی آب است یا صورتی است بدون محتوی و یا اگر حرارت از آتش بگیرند، صورتی از آن آتش در ذهن انسان میماند، صورتی است بیمحتوا اگر صورت آتش در ذهن مانند آتش باشد که در خارج ذهن است که باید آتش، ذهن انسان را بسوزاند و یا لااقل قدری گرم کند با این که چنین خاصیتی ندارد. می گویند کل آفرینش صورتها و مثاله ایی بیشتر نیستند. آن چه در حقیقت و محتوا دارند، وجود خدا است که قالبها را به حرکت و حیات رسانیده و به آنها ارزش داده است.

لذا آیه شریفه «اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ» را به جمله «الله مُنَوِّر السَّماوات وَٱلْاَرْضَ» تفسير كردهاند يعنى خداوند نور دهنده و يا وجود دهنده آسمانها و زمينها است و شاعر در اين رابطه مى گويد: اَلا كل شيئ ما خلا الله باطل

یعنی هر چیزی منهای خدا باطل است. باطل در اینجا به معنای نیستی است. و یا شاعر دیگر به فارسی میگوید: اگر نازی کنی از هم فرو ریزند قالب ها. یعنی اگر خدا قدری ناز کند و فیض وجود خود را از این شکلها و قیافهها بگیرد، تمامی آنها نیست و نابود میشوند. این تفسیر فلسفه و عرفان فلسفی بود از آیه شریفه که خدا را به نورانیّت تعریف میکند و اما در تفسیر ائمه اطهار علیهم السلام نورانیّت وجود خداوند متعال از نوع روشناییهای ظاهری عالم مانند نور خورشید یا از نوع روشناییهای باطن عالم مانند روح و نیروی حرکت نیست. روح عالم خلقت مخلوقی است که خدا آفریده و با آن ذرات و کرات و مخلوقات خود را نیرو و حیات میدهد. مواد عالم خلقت هم اصل دیگری است که از ترکیب آنها با یکدیگر این همه حجمها و بدنها و این همه جمادات و

شرح دعای سحر

نباتات و حیوانات پیدا می شود. آن چه در ظاهر عالم و یا در باطن عالم ديده مى شود همه مخلوقات خداوند متعال است. نور عالم را خدا آفريده، ظلمتها هم که همان ذرات منهای روشنایی هست؛ خدا آفریده. خدا نور آسمانها و زمينها است يعنى خدا علم أسمانها و زمينهاست همان طور كه ائمه در تفسير آيه نور فرمودهاند: «اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ» يعنى «الله هاد لاهل السموات و الارض»<sup>۸۱</sup> اگر درست در خلقت عالم و آدم دقت کنیم مشاهده میکنیم که هر چیزی و هر کسی با سه سرمایه بوجود آمده که اكر اين سه نوع سرمايه نباشد آفرينش هم محال است. سرمايه اول ماديت عالم که از آن پیکره عالم و اجسام لطیف و کثیف ساخته می شود سرمایه دوم حیات و حرکت در عالم یعنی نیرویی که اگر در نهاد موجودات قرار گیرد و با مواد تن و بدن ترکیب شود از آن، حرکت و حیات در عالم پیدا می شود. اصل سوم علمی که با آن علم مخلوقات عالم مهندسی می شوند و شکل می گیرند. نمی توانیم در عالم چیزی پیدا کنیم که بدون علم عامل پیدا شده باشد. صنعت منهای علم مانند جام آینه است که از دست شما میافتد و خرد می شود. یک جام آینه چندین هزار تکه شده و هیچ یک از آن قطعات منظم و قابل استفاده نیست. می گوئیم اینجام آینه به تصادف خرد شده نه این که عالمی آن را به قطعات قسمت کرده باشد. و اما جام ديگر كه با علم و هنر قطعه قطعه مي شود تا قطعات آن را در آينه كاري و شیشه کاری به کار ببرند به چندین هزار قطعه منظّم و مرتب تقسیم شده است و تمام قطعات آن قابل استفاده است. پس جام اول بدون علم خرد شده است و جام دوم به اضافه علم. این علم که با آن هر چیزی در عالم نظام پیدا کرده و قیافه زیبا و مرتب دارد ثمره وجود خداوند متعال است. خداوند در این آیه شریفه خود را به علمی که به عالم خلقت نظام داده و

۸۱ – درخشان پرتوی از اصول کافی، ج۴ ، (الحدیث الرابع) ..... ص ۱۲۴: علی بین محمد عن سهل بن زیاد عن یعقوب بن یزید عن العباس بن الهلال الشامی قال سئلت الرضا علیه السلام عن قول اللَّه عز و جل اللَّه نور السموات و الارض فقال هاد لاهل السماوات و هاد لاهل الارض و فی روایة البرقی هدی من فی الارض.

شرح دعای سحر

این همه شکلهای زیبا و مرتب بوجود آورده، معرفی میکند و میگوید خدا آن علمي است كه به خلقت عالم و آدم نظام داده و اهل عالم را هدایت کرده است. مثلاً قرآن و کتابهای آسمانی از نظر خطوط کاغذ و تلفظ كلمات و عبارات صنعت انسان است وليكن از نظر علميت و هدايت و راهنمایی اثر وجود خداوند متعال است. پس هر کس علم را بشناسد و قدر علم را بداند، خدا را شناخته و قدر خدا را دانسته است. زیرا تمامی علوم از سوی خدا به سوی خلق نازل شده خواه علوم تجربی طبیعی باشد که از نظام و هندسه عالم کشف شده و خواه علوم سینهای و کتابها باشد که در دل مردم جا گرفته و یا در قلب متمرکز شده است. در این فراز بنده مؤمن از خداوند متعال این نور و روشنایی را که با آن هر چیزی نظام پیدا می کنند، تقاضا کرده است. در این جا بایستی بدانیم نور در عالم چه خاصیتهایی دارد و اگر نور نباشد موجودیت انسان چگونه و چطور است. نور در فضای عالم به نام روشنایی و ضد آن تاریکی شناخته می شود. پیدایش نور در فضای عالم به عامل انعکاس است یعنی ظهور نور در فضا به تنهایی و به خودی خود روشنائی نمیدهد. بایستی جسمی یا مادهای در برابر نور قرار گیرد تا نور پس از برخورد به آن ماده و یا جسم انعکاس ییدا کند و برگردد و در نتیجه این انعکاس هم خودش را نشان دهد و هم ماده را و اگر چنین انعکاسی نباشد نه نور به تنهایی قابل ظهور است و نه هم ماده و یا اجسامی که از ماده به وجود آمده است. زیرا ماده در ذات خود ظلمانی و سیاه است و سیاهی به تنهایی قابل نمایش نیست مگر در صورتی که برابر نور قراز گیرد و در نتیجه دو حالت به وجود میآید که هر یک از این دو حالت معرف دیگری است و آن دو حالت را نور و ظلمت مینامند. مرحله دیگر نورانیّت آن جا است که ضمیمه وجود انسان و یا حیوان و یا تمامی جمادات و نباتات می شود و با این ضمیمه شدن در ماده و مشتقات ماده حیات و حرکت بوجود می آورد. حیات و حرکت نتیجه ادغام و اعمال نور در وجود ماده است. روحی که به ما حیات میدهد از نظر جنسيّت مانند همين نوري است كه به ما روشنايي ميدهد جز اين که نور به ظاهر ماده میتابد و انعکاس مییابد ولیکن روح در ذات ماده و

شرح دعای سحر

در دل اجسام قرار می گیرد و در آنها حیات و حرکت بوجود می آورد. وقتى كه انسان با تابش نور در ذات خود حيات پيدا مىكند با همين روح حيات كه با ماده بدن تركيب مى شود بر طبق ساخت الهى و هندسه او فضایی در وجود انسان پیدا میشود که در آن فضا علم الهی قرار می گیرد خداوند در ذات خود نه از جنس ماده است که سیاه باشد و نه هم از جنس نور و یا روح است که به ذات انسان تعلق می گیرد و جائی را روشن کند او یک حقیقت عظیم و عجیبی است که نمونه ذاتی در عالم خلق ندارد. يعنى چيزى پيدا نمى شود كه نمونه ذات خدا باشد وليكن در فضاى وجود انسان خداوند علم و آگاهی به وجود میآورد یعنی سازمان مرکزی و نفسانی انسان را به آن چه در عالم هست ارتباط میدهد و با این ارتباط علم و آگاهی در وجود انسان پیدا می شود. هر چه این روابط و ارتباطات بیشتر باشد علم و دانش انسان بیشتر و زیادتر است و هر چه کمتر باشد كمتر است. تنها كسى كه به تمام ذرات و موجودات محيط احاطه ذاتى دارد، خداوند متعال است. هر کس و هر چیزی را چنانچه هست، میداند. دانستن خدا عین دیدن خدا و دیدن خدا عین دانستن خداوند است. آن جا که بخواهد دانش انسان را بالا ببرد بین او و آن چه در عالم هست، رابطه برقرار میکند و هر چیزی را چنانچه هست به او نشان میدهد. پس این دانایی اثر ذاتی و ارادی خداوند متعال است. اگر خدا نبود علم و دانش هم در عالم نبود. لذا انسان که ارزش علم را میداند و میفهمد که چه گوهر گرانبهایی است از خدا تقاضا میکند که چنان نورانیتی داشته باشد مانند نورانیّت خدا تا به ظاهر و باطن همه موجودات رسوخ یابد و هر چیزی را چنانچه هست بشناسد.



ثنرح دعاى سحه

فراز ششم

ٱللَّهُمَّ اِنِّى ٱسْتَلُکَ مِنْ رَحْمَتِکَ بِاَوْسَعِها وَكُلُّ رَحْمَتِکَ واسِعَه اَلَلَّهُمَّ اِنِّى اَسْتَلُکَ بِرَحْمَتِکَ كُلِّها

در این فراز انسان از خداوند متعال رحمت واسعه او را تقاضا میکنـد و عرضه میدارد پروردگارا، من وسیعترین رحمت تـو را از تـو مـیخـواهم گرچه تمامی رحمت تو وسیع و فراگیر است ولیکن پروردگارا، من تمـامی رحمت تو را از تو میخواهم و تقاضا میکنم.

رحمت خدا عبارت است از تقدیری که بر پایه آن انسانها حق حیات و لوازم حیات را به دست میآورند. بشریّت و تمامی موجودات دیگر هر کدام از جانب خداوند تقدیر نامهای دارند که در آن تقدیر نامه مشخص شده است، چقدر عمر کند و به چه میزان و اندازه از نعمتهای خداوند متعال استفاده کند. همین تقدیرنامه که برپایه آن لطف و رحمت خدا گسترش پیدا کند.و هر موجود زنده روزی خود را و عوامل بقاء و حیات خود را از خداوند متعال میگیرد. این تقدیرات و برپایه آن ارزاق و برکات رحمت خداوند متعال میگیرد. این تقدیرات و برپایه آن ارزاق و برکات برای خلایق معین میکند خود را به رحمانیّت و رحیمیّت توصیف میکند بهترین سورهها که سوره حمد است، یادآوری کرده است. دائم انسانها در نماز خودشان هر رکعتی دو مرتبه کلمه رحمان و رحیم را تکرار میکنند.

رحیم از نظر ادبیات عرب صفت مُشَبَّه شناخته شده است، یعنی کلمهای است که گرچه شباهت به اسم فاعل دارد ولیکن در معنا و محتوی با اسم فاعل مختلف است. اسم فاعل یعنی هرکس کاری انجام دهد به دلیل همان کاری که انجام داده صفت مخصوصی پیدا میکند که آن

114

شرح دعای سحر

صفت را اسم فاعل مىنامند. كسى كه ضرب انجام مىدهد، مى گويند ضارب است و کسی که قتل انجام میدهد، می گویند قاتل است و کسی که کشاورزی می کند می گویند زارع است و به همین کیفیّت هرکسی از کار و هنری که دارد و انجام میدهد، صفتی که نشان گر آن کار و هنر است، پیدا می کند. این صفت را می گویند اسم فاعل. صفتی است که از شغل و کار انسان پیدا می شود نه از طبیعت و ذات او ولیکن بعضی صفات است که از طبیعت ذات انسان پیدا می شود و در خلقت انسان ریشه دارد مانند انسانی که در خلقت زیبا است، می گویند جمیل و یا در خلقت زشت است، می گویند قبیح و یا شرافت ذاتی دارد، می گویند شریف. یک چنین صفاتی که در خلقت انسان و ذات انسان ریشه دارد، صفت مشبه مینامند. یعنی گرچه شباهت به صفاتی دارد که از کار انسان پیدا می شود ولیکن با آن صفات اسم فاعل فرق دارد. صفتی است که در خلقت انسان و طبیعت او قرار گرفته لذا نمی تواند غیر آن باشد. کلمه رحیم یا رحمان مانند اسم فاعل است وليكن مبالغه دارد، مي كويند صيغه مبالغه. رحيم هم مانند شریف است در ذات خدا ریشه دارد. رحمان از بخشش خدا و کار خدا پیدا می شود. ممکن است نبخشد و به کسی روزی ندهد ولیکن رحیم از ذات خدا و طبيعت خدا ييدا مي شود. يعنى ممكن نيست خدا به كسى رحم نكند كه مستحق رحمت است. در تفسير رحمان گفتهاند «رحمان الدنيا و رحیم الاخره» یعنی نعمتها و بخششهای خداوند متعال در دنیا از فیض رحمانیت است و نعمتها و بخششهای خداوند در زندگی آخرت از فیض رحيميت. لذا گفتهاند رحمان الدنيا و رحيم الاخره و از اين جهت كلمه رحمان در بخششهای ابتدایی دنیایی به کار رفته که این رحمانیت بر پایه لطف خدا و محبت خدا نسبت به بندگان نیست بلکه فیض رحمانیت، بودجهای است که برای امتحان و آزمایش در اختیار دوست و دشمن می گذارد. همه کس از فیض رحمانیت خدا استفاده می کنند. مجموعه آن چه از دوران رَحِم تا انتهای زندگی در اختیار انسان قرار می گیرد. همه اینها از فیض رحمانیت خدا است یعنی انسانها را خلق کرده و ضامن روزی آن ها شده است و در عین حال رحمانیت خدا مقید به قیدی و

شرح دعای سحر

مشروط به شرطی نیست تا بگوئیم اگر مردم اطاعت نکنند خدا به آنها روزی نمی دهد بلکه نعمتها و برکات دنیایی یک خرج سفری است که خدا به انسانها می دهد تا با استفاده از این خرج سفر قدمهای تکاملی و معراجی خود را به سوی معرفت خدا و آشنایی به حقایق بردارند. به مؤمن و کافر هر دو روزی میدهد و در عین حال تعهد ندارد که حتماً هر کسی را سیر کند و کسی را در گرسنگی باقی نگذارد. چقدر زیاد بین انسانها در استفاده از این رزق عمومی الهی دنیایی تفاوت پیدا می شود. یکی از آنها آن قدر ثروتمند است که اگر میلیونها سال عمر کند، ثروتش به آخر نمی رسد و آن دیگری در مضیقه که برای روزی فردای خود معطل است زیرا این فیضی است که خداوند سر راه مردم ریخته و به آنها اجازه آزادی داده تا هر طور که می خواهند تلاش کنند و زیاد و کم از روزی ها استفاده كنند. نه آن چه را به اهل ايمان مىدهد به دليل استحقاق ايمانى آنها است و نه هم آنچه هم به کفار میدهد، دلیل مجازات و یا کیفر کفر آنهاست. بلکه کفار از مسیر ظلم و ستم و غارتگری ثروتشان بالا میرود و مؤمنین هم به دلیل نجابت و پاکی و خودداری از ظلم و ستم محرومیت ییدا می کنند. از این جهت رحمان به معنای این بخششها و مرحمتهای بىقيد و شرط خداوند متعال است. اعتنا ندارد كه ثروتها و نعمتها در اختیار دوستان و یا دشمنان او است و اما رحیمیت، چنان که گفته شد صفت ذاتی و طبیعی خداوند متعال است. صفات ذاتی صفاتی را می گویند که بر ذات شخص حاکمیّت دارد و نمی تواند خلاف صفت خود کاری انجام دهد. مانند کسی که در خلقت خود زیبا است. زیبایی ملازم اوست و یا کسی که از نظر خانوادگی شریف است، شرافت ذاتی اوست و یا انسانی که در خلقت خود شجاع است، نمي تواند شجاعت خود را ترک کند. وليکن صفاتی که از عمل انسان پیدا می شود چنین نیست گاهی هست و گاهی نیست. مثلاً انسان بخیل گاهی بخشش میکند و مالی را به کسی مى بخشد، چنين انسانى را واهب و يا راحم مى نامند. وليكن به او رحيم و سخی نمی گویند زیرا براساس مقتضیاتی به کسی پول داده با این که طبیعت او بخل و امساک بوده است. خداوند که براساس اقتضای زندگی

شرح دعای *تحر* 

دنیا نعمتهای خود را به مؤمن و کافر می بخشد و در عین حال کفار را غاصب نعمتهای خود میداند. این بخشندگی دنیایی که براساس اقتضای دنيا بوجود آمده نه براساس عدالت و طبيعت ذات خدا. خداوند در اين بخشش دنیایی خود را به صفت رحمانیت معرفی میکند و رحمان صفت فعل خداست خواه مطابق طبيعت خدا و ذات خدا باشد يا نباشد. لذا بخششهای دنیایی خدا همه جا دائم نیست و دوام ندارد، گاهی هست و گاهی نیست و اما بخششهای آخرتی خدا و یا توفیقات دینی خداوند متعال که بر پایه استحقاق مؤمن و خواهش او پیدا می شود، صد در صد ابدیت دارد و در دنیا و آخرت دوام می آورد. ممکن نیست کسی که مستحق رحمت خدا شده خداوند رحمت خود را از او باز دارد. یا به کسی که در دنیا توفیق ایمان و تقوا نمی دهد، در آخرت به او اجر و ثواب برساند و اگر این توفیق را به کسی داد حتماً او را مشمول رحمت آخرتی خود قرار میدهد، از این جهت رحمت رحیمیت بر پایه استحقاق انسان پیدا می شود. انسانی که برای خدا و بدون مقاصد شخصی و دنیایی ذکر خدا بر زبان جاري مي كند و يا كار خيري انجام مي دهد، صله رحم به جا مي آورد و یا به عیادت مریض می رود، به محض این که انسان قدمی برای خدا بردارد يا در همان أنى كه نيت مىكند، كار خيرى انجام بدهد، بلافاصله توفيق الهی شامل حالش میشود. یعنی خداوند در وجود او شوق و ذوقی بوجود می آورد که کار خیر خود را بتواند انجام دهد. این شوق و ذوق و یا تمایل دنیایی به عمل خیر توفیق الهی شناخته می شود که از رحمت رحیمیت است و در پی این توفیق زندگی بهشتی برای یک چنین انسانی مقدر می شود ولیکن کفار و کسانی که عقیده به خدا ندارند و کار خیری برای خدا انجام نمیدهند، بلکه دائم در یی هوسهای نفسانی خود هستند، آنها از فیض رحیمیت خدا که توفیق دنیایی باشد، نمی توانند استفاده کنند گرچه از نظر مالی و مادی شانس بیشتری پیدا میکنند و به ثروت مىرسند. وليكن از رحمت رحيميت خدا كه گرايش به دين و عمل حق است، در دنیا و همچنین از بهشت خدادر عالم آخرت محرومند. پس امكان ندارد خداوند حق را به مستحق آن نرساند. هركس ذره المثقالي

قدمی در راه خدا بردارد، نجات او از مصیبتهای آخرت صد در صد قطعی و یقینی است و خدا هرگز به بندهای از بندگان خود ستم نمیکند. علما در این که آیا انسان ممکن است به صفت رحمانیت و رحیمیت موصوف شود و یا ممکن نیست، اختلاف پیدا کردهاند. زیرا خداوند انسان را طوری آفريده است كه مي تواند موصوف به صفات الهي باشد. خدا گونه بداند و خدا گونه بتواند. مثلاً خداوند سازنده است، انسانها هم سازنده. خداوند دارای اراده و قدرت است، انسانها هم صاحب اراده و قدرتند. خداوند صبور و حليم است، انسانها هم صبور و حليم هستند به همين كيفيّت هر صفتی از صفات خداوند متعال. ولیکن بعضی اسماء و صفات هستند که مخصوص ذات مقدس خداوند متعال است و بر وضعیت ذاتی خداوند متعال دلالت مي كند. ذات انسانها قابل تبديل به ذات خدا و يا ذات خدا قابل تبديل به ذات انسانها نيست و صفتي هم كه مخصوص ذات خداوند متعال است و دلالت بر وضعیت ذاتی خدا می کند قابل ظهور در وجود انسانها نیست. یکی از آن اسمها کلمه «الله» است. «الله» و اولوهیت، وضعیت ذاتی خداوند متعال است. زیرا خداوند حقیقتی است که از ازل تا به ابد همیشه فکر انسانها را در درک وجود خود متحیر و مشتاق میکند يعنى حقيقتي است كه تا ابد انسانها در كشف آن حقيقت متحيرند و هر چه بیشتر فکر میکنند کمتر برای آنها قابل ظهور است، آن حقیقت ذات مقدس خداوند متعال است. به همین مناسبت خدا را «الله» مینامند یعنی بسیار متحیر کننده افکار و مشتاق کننده نفوس انسانها به سوی خود. انسانها تا ابد در ارتباط به ذات مقدس خدا وله و اشتیاق پیدا میکنند يعنى بيشتر واله و حيران هستند كه خدا چه حقيقتى است و بيشتر عشق و اشتیاق به سوی او پیدا میکنند. هر مجهولی برای انسان و به وسیله انسان قابل کشف است و بعد از آن که کشف می شود، حیرت و سرگردانی هم از فكر انسان برطرف مى شود. مثل معروف است مى گويند: «معما چو حل گشت آسان شود.» يعنى هر معمايي به وسيله انسان قابل حل است و تا زمانی که حل نشده انسان متحیر و سرگردان است ولیکن بعد از آن که حل شد، تحيّر از فكر انسان برداشته مى شود. پس آن چه در عالم خلقت

تنزح دعاي تتحر

هست از جمادات و نباتات و روحانیات همه این ها برای انسان قابل کشف است به جز ذات مقدس خدا که هر چه انسانها بیشتر فکر میکنند، بیشتر متحیر و مشتاق می شوند. بر پایه همین وله و اشتیاق و یا تحیر توام با عشق و اشتياق خدا را «الله» ناميدهاند و اين «الله» اسم مخصوص خداوند متعال است. درست نیست که انسانی را با کلمه «الله» نام گذاری كنند زيرا معناي اولوهيت در وجود انسان قابل ظهور نيست وليكن اسماء و صفات دیگر خدا از آن جمله رحمان و رحیم اگر قابل ظهور باشد، انسانها به صفتی که در آنها ظهور پیدا میکند، نامگذاری میشوند و اگر قابل ظهور نباشد نام گذاری به آن صفت جایز نیست از آن جمله کلمه رحمان است. علما گفتهاند رحمان مخصوص ذات مقدس خدا است زیرا معنایش فقط به وسيله خدا ظاهر مى شود و در وجود انسان قابل ظهور نيست و شاید می شود گفت که غیر از کلمه «الله» بقیه اسماء و صفات خدا و از آن جمله كلمهى رحمان در انسان قابل ظهور است. در اينجا لازم است بدانیم چرا خداوند خود را به رحمانیت تعریف می کند. تعریف به رحمانیت به این دلیل است که هرگز خدا برای دوستان خود و یا دشمنان خود مبدأ شر و ضرر نیست. یعنی خداوند خیر محض است و خیر مطلق است، خواه نسبت به دوستان و یا نسبت به دشمنان. خدا مانند اقیانوسی است که هرکسی کنار آن باشد و به آن ارتباط پیدا کند می تواند از آب آن استفاده کند و اگر هم کسی از این اقیانوس فاصله داشته باشد به وسیله ابر و باران و آب حیات خود او را مشروب می کند و شرط و قیدی قائل نیست که اگر كسى به دريا خدمت كند مي تواند از آب آن استفاده كند و الا نه. رحمت و رحمانیت خدا به همین کیفیّت است. دوست و دشمن را فرا می گیرد و این همه با دشمنان و کافران صبر و مدارا می کند. بذل و بخشش خود را برای آنها ادامه میدهد، مرگ و مرضهایی که خود آنها در خود بوجود می آورند، معالجه می کند تا روزی که انسان ها خود را نابود کنند. نه این که خدا به زندگی آنها خاتمه دهد و آنها را نابود کند. یک چنین رفتاری که دشمنان و دوستان ببینند آن چه به نفع آنها بوده صد در صد به دست خدا و آن چه به ضرر آنها بوده بدست خودشان واقع شده است و خداوند

م شرح دعای سحر

آنها را در حمایت خود قرار داده تا به عمر طبیعی خود برسند، خدا را با یک چنین بذل و بخششی به دوست به دشمن که همه جا مبدأ خیر است و کوچکترین شر و فسادی برای بندگان به وجود نمی آورد رحمان مینامند. بودجه رحمانیت را به دوست و دشمن خود بخشیده است و بلکه به دشمنان بیشتر می بخشد و بیشتر برای آنها امکانات ادامه زندگی بوجود می آورد. آیا انسانی این چنین پیدا می شود که هماهنگ با خدا مبدأ فیوضات و برکات برای دوستان خود و دشمنان خود باشد. اگر انسانی را در این صفت و این عمل پیدا کردیم می توانیم او را به رحمانیت توصیف و تعريف كنيم. ظاهراً بعد از مطالعه و دقت در حالات و صفات هر يك از امامهاي معصوم عليهم السلام أين طور كشف مي شود كه أنها فيوضات و برکات وجودی خود را در اختیار دوست و دشمن گذاشتهاند. به همان میزان که دوستان خود را از برکات وجودی خود بهرهمند کردهاند، دشمنان خود را هم به همین کیفیّت. در حالات حضرت رسول اکرم گفتهاند که آن بزرگوار گاهی در معرض حملات دشمن قرار میگرفت تا جایی که جانش درمعرض خطر بود و دراین موقع برای حفظ جان خود و حفظ دین خدا اجازه داشت از هر قدرتی استفاده کند و از جمله آن قدرتها استفاده از قدرت خدا بر عليه دشمن است كه با نفرين آن حضرت تحقق پیدا می کند. در این مواقع حساس باز هم به جای نفرین دعا می کرد و می گفت:

رَبِّ اهْدِ أُمَّتِي فَإِنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ \*

خدایا قوم مرا هدایت کن که آنها نادان هستند. اجازه نمیداد کسی به عذاب خدا کشته شود و گاهی مشهور است در جملات خود میگفت: اَللَّهُمَ اجْعَل لَعْنِی رَحْمَة

یعنی پروردگارا اگر هم ناراحت شدم کسی را لعنت کردم تو آن لعنت را مایه رحمت قرار بده و چنان کن که گویی طلب رحمت نمودهام به جای

<sup>&</sup>lt;sup>٨٢</sup> - الإحتجاج على أهل اللجاج، ج١، ص ٢١٠: قَالَ (ص) إِنَّمَا بُعِثْتُ رَحْمَةً رَبِّ اهْدِ أُمَّتِي فَ إِنَّهُمُ لَــا يَعْلَمُون...

تنزح دعاي سحر

این که کسی را لعنت کنم. چه قدر زیاد کفار قریش پیش از هجرت و بعد از هجرت آن حضرت را اذیت کردند تا بالاخره آن بزرگوار پیروز شد و بر تمامی آنها غلبه کرد. در فتح مکه شهری که هشتاد مرتبه جنگ بر علیه آن حضرت تهیه دیده بودند، بعد از فتح مکه روی قانون جنگی اسلام حق داشت همه آنها را قتل عام کند و یا این که آنها را به بردگی بگیرد. ولیکن اعلامیهای صادر کرد و فرمود:

اذهبوا انتم الطلقامم

یعنی بروید همهتان را آزاد کردم. پیش از این جمله آنها را طرف خطاب قرار داد و گفت اکنون که مغلوب شدید و من بر شما مسلط شدم، عقیده شما چیست و من با شما چه رفتاری داشته باشم؟ همه یک صدا عرضه داشتند، شما شخصیت بزرگواری هستید و هرکاری بکنید حق دارید و ما مستحق عذاب و بلا هستیم حضرت فرمود من هم با شما همان جملهای را می گویم که برادرم یوسف با برادران خود گفت. بعد از آن که بر آنها مسلط شد گفت:

۸۳ - نهج الخطابة - سخنان پیامبر(ص) وامیرالمؤمنین(ع)،عربیج۱،خطبة صلی الله علیه و آله فی فتح مکة .... ص ۲۵۴:یا معشر قریش ان الله قد اذهب عنکم نخرة الجاهلیّة و تعظّمها بالاباء، النّاس من ادم و ادم خلق من تراب یا ایّها النّاس انّا خلقناکم من ذکر و انثی و جعلناکم شعوبا و قبائل لتعارفوا ان اکرمکم عند الله اتقیکم یا معشر قریش ما ترون انّی فاعل بکم؟ قالوا اخ کریم، قبال اذهبوا فائتم الطلقاء \*ای جمعیّت قصریش، خداوند، ضودبینی جاهلیّت و برتریجوئی شما را به پدران آن زمان، از بین برد مردم همه از آدم آفریده شدهاند و آدم هم از خاک بوجود آمده است، «آنگاه حضرت این آیه را تلاوت فرمود:» ای مردم ما آفریدیم شما را از یک مرد و یک زن و افراد شما انسان را به صورت اصزاب و قبائل مختلف در آوردیم برای اینکه یک دگر را بشناسید، گرامی ترین شسما نزد خسا پرهیزگار ترین شما است) ای جمعیّت قریش هم اکنون که بشسما دست یافتم فکر میکنید در مقابل جنایات گذشته شما چه واکنشی انجام خواهم داد؟ همگی همصدا فریاد زدند: تو برادر بخشنده و فرزند برادر کریم مائی، حضرت فرمود: بروید آزاد باشید فریاد زدند: تو برادر بخشنده و فرزند برادر کریم مائی، حضرت فرود زیرو از باشید فریاد زدند: تو براد برای به مانه می از در بریم مائی، می منه مادی؟ می معصدا

شرح دعای سحر

و منظورش این بود که کاری به کار شما ندارم و شما را به رنج و زحمت نمی اندازم و شما را برادر خود می دانم. پس در این موارد پیغمبر اسلام به صفت رحمانیت توصیف می شود. زیرا همان طور که دوستان و یاران خود را در معرض خیر و برکت قرار داد، دشمنان خود را هم به همین کیفیت و وقتی که غنایم بیت المال را در جنگ حنین قسمت کرد، بزرگترین رقم آن را به دشمن درجه یک خود یعنی ابوسفیان بخشید همانطور که خداوند بزرگترین رقم ثروت دنیا را به دشمنان درجه یک خود مى، خشد. پيغمبر هم همان طور و اين دين اسلام و يا سياست و تدبیر خود را که بزرگترین رقم ثروت و رمز قدرت است، در اختیار دوست و دشمن قرار داد. پس آن بزرگوار مظهر رحمانیت خداوند متعال است همين طور ائمه اطهار عليهم السلام. آنها هم مظهر رحمانيت خدا هستند زیرا حقیقتاً تمامی سیاستها و تدبیرها و علم و دانشها و برکات وجودی خودشان را در اختیار دوست و دشمن گذاشتهاند و فیض وجودی خود را از هیچکس حتی دشمنان درجه یک خودشان دریغ نداشتند و شاید در عالم کسی از دوستان و دشمنان پیدا نشود که امیدوار به شفاعت آنها و محبت آنها نباشد. آنها مظهر فيض رساني خداوند متعال و محبت خدا هستند لذا آنها در تصمیمات و اراده خود و در رابطه خود با بندگان خدا کسانی را می پذیرند که خدا می پذیرد و کسانی را رد می کنند که خدا آنها را از رحمت خود محروم کند. پس آنها درست در این دو صفت رحمانیت و رحیمیت برابر با خداوند متعال هستند. اگر بزرگترین دشمن درجه یک آنها برای ائمه دعایی کند یا صلواتی بفرستد و یا صدقهای در راه احبا دین آنها بدهد، بر خود واجب میدانند که این دشمن را که خدمت کوچکی به آنها نموده است به اجر و ثواب برسانند. مشهور است مى گويند عمروعاص كه از دشمنان سر سخت على عليه السلام بود چند

۸۴ - علل الشرائع -ترجمه ذهنی تهرانی ، ج۱، ص ۱۹۹: جناب یوسف فرمـود: لا تَثْرِیبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُمْ وَ هُوَ أَرْحَمُ الـرَّاحِمِينَ (امروز هیچ سرزنشی بر شما نیست، خدا شما را خواهد آمرزید زیرا او مهربان تر از هر مهربانی است)

شرح دعای سحر

شعر در مدح مولا علیه السلام سرود از جمله اشعارش این است که در مورد آل محمد صلی الله علیه و آله گفت: .

بآل محمد عُرف الصواب و فی ابیاتهم نُزل الکتابُ و در وصف علی علیه السلام سرود: و لا سِیَّما ابوالحسن علیٌّ له فی الحرب مرتبهُ تُهابو

و از این قبیل دوازده جفت شعر در مدح علی علیه السلام سرود و خدمت امام حسن مجتبی علیه السلام فرستاد. حضرت مجتبی پیشنهاد کرد که شعرهای تو را خریداری میکنم و گفتهاند دوازده هزار دینار به عمروعاص بخشید و این دوازده شعر را از او گرفت. مردم بر امام ایراد گرفتند که چرا به دشمن درجه یک خود این همه بخشش نموده است. حضرت فرمودند با سرودن این اشعار بر ما حق پیدا کرد لذا خواستم حق او را در همین دنیا بدهم که دیگر در آخرت از ما چیزی مطالبه نکند.

مى بينيد اين دشمن كه چقدر زياد در جنگهاى صفين و نهروان به على عليه السلام و اصحاب آن حضرت خيانت كرد و بالاخره با كمك او معاويه بر كشور اسلامى مسلط شد و با مكر و سياست او على بن ابيطالب عليه السلام شهيد شد. با همه اينها در برابر اشعارى كه سروده بود دوازده هزار دينار پاداش گرفت و اين معناى رحمانيت و رحيميت است. پس آنها مظهر اين دو اسم مبارك در بسم الله هستند و اين دو صفت را مى توانيم هم صفت الله بشناسيم و هم صفت اسم الله يعنى خدا الرحمان الرحيم است، اسم خدا هم كه ائمه هستند، رحمان و رحيمند.

دلائل خیلی واضح و روشن و مفصل در کتاب تفسیر سوره حمد<sup>44</sup> گفته شده است که اسم در بسم الله الرحمن الرحیم، ائمه اطهار علیهم السلام هستند. خداوند در کمک گرفتن انسانها از خدا ائمه اطهار علیهم السلام را واسطه قرار داده ولیکن در پناه بردن به خدا واسطهای بین خود و خدا معرفی نکرده است. در اعوذ بالله من الشیطان الرجیم که انسان مأمور

۸۵ – تفسیر سورهی حمد از همین نویسنده، انتشارات بعثت

شرح دعای سحر

می شود از شر شیاطین به خدا پناه ببرد، کلمه اسم واسطه نشده است، انسان مستقیماً به خدا پناه میبرد. ولیکن در کمک گرفتن از خداوند متعال کمکهای مادی باشد مانند ارزاق و یا کمکهای معنوی مانند توفیق دینی و علم و دانش که این کمک گرفتن با همین بسم الله الرحمن الرحیم اعلام شده است. خداوند اسم را بین خود و مردم واسطه قرار داده و حستور میدهد که به وسیلهی اسم خدا از خدا کمک بگیرد و ائمه اطهار علیهم السلام اسماء اعظم خدا هستند. احادیث از جمله در کتاب کافی بهترین کتاب شیعیان خیلی زیاد و مشهور است که ائمه می فرمایند، اسماء حسنای خدا ما هستیم<sup>۹</sup>۶ و مولا علیه السلام خود را معنا و محتوای

٨٦ - اصول كافي - ترجمه مصطفوى،ج١،ص ١٦٢: حضرت امام رضا عليه السلام به يكي از اصحاب فرمود: بدان – خدایت خیر آموزد – خدای تبارک و تعالی قدیم است، و قـدیم بودن صفتی است برای او که خردمند را رهبری میکند باینکه چیزی پیش از او نبوده و در همیشگی بودنش شریک ندارد، پس باعتراف داشتن عموم خردمندان ایس صفت معجزه را (یعنی قدیم بودنی که از درک آن عاجزند) برای ما روشن گشـت کـه چیـزی ییش از خدا نبوده و نسبت بدوامش هم چیزی با او نیست (همه چیسز فانی شوند و او باقیست) و گفته آنکه معتقد است که پیش از او یا همراه او چیزی بوده باطل گشت زیرا اگر چیزی همیشه با او باشد خدا خالق او نخواهد بود چون که او همیشه با خـدا بـوده پس چگونه خدا خالق کسی باشد که همیشه با او بوده و اگر چیزی پـیش از او باشـد او اول خواهد بود نه این و آنکه اولست سزاوارتر است که خالق دیگری باشد، آنگاه خدای تبارک و تعالی خود را بنامهائی توصیف نموده که چون مخلـوق را آفریـد و پرسـتش و آزمایششان را خواست، ایشان را دعوت کرد که او را بآن نامها بخوانند، بس خود را شنوا، بينا، توانا، قائم، گويا، آشكار، نهان، لطيف، آگاه، قوى، عزيز، حكيم، دانا و مانند. اینها نامید و چون بدخواهان تکذیب کننده این اسماء را ملاحظه کردند و از طرفی از ما شنیده بودند که از خدا خبر میدادیم که چیزی مانند او نیست و مخلوقی حالش چون او نباشد گفتند: شما که عقیده دارید خدا مانند و نظیری نـدارد پـس چگونـه <u>در اسـماء</u> حسنای خدا خود را شریک او ساختید و همه را نام خود پذیرفتید، این خود دلیل است که شما در تمام یا بعض حالات مانند خدا هستید زیرا نامهای خوب را برای خودتان ه<u>م</u> جمع کردید.

ما بآنها جواب گوئیم همانا خدای تبارک و تعالی بندگانش را باسمائی از اسماء خویش با اختلاف معانی الزام نموده است، چنان که یک اسم دو معنی مختلف دارد، دلیل بر ایسن مطلب گفته خود مردمست که نزد آنها پذیرفته و مشهور است و خدا هـم مخلـوقش را

شرح دعای سحر

«اسم الله» میداند. انسان در شرایطی میتواند از فیوضات و برکات الهی استفاده کند. که در خط اطاعت و بندگی خدا باشد. اگر از خط اطاعت و بندگی خارج شود، مانند مریضی است که از اختیار طبیب خارج شده است و این خط اطاعت و بندگی را فقط ائمه اطهار علیهم السلام ترسیم میکنند. یعنی دستورات آنها و راهنمایی آنها و هدایت آنها خط اطاعت بندگی خدا است. در این خط وقتی که انسان با خدا رو به رو میشود، فیوضات مادی و معنوی خدا به انسان میرسد. پس آنها واسطههای کاملند و با خدا خوانده میشوند و با خدا دیده میشوند و همه جا بدون وساطت آنها فیض الهی به کسی نمیرسد. همان طور که الرحمن الرحیم صفت خداوند متعال است، صفت اسماء خداوند متعال هم هست و همان طور که خدا رحمان و رحیم است، خلفای خدا و اولیاء خدا هم مظهر رحمانیت و رحیمیت هستند و بدون هدایت و تربیت آنها فیض رحمانیت و رحیمیت به انسان نمیرسد.



بهمان گفته خطاب کرده و بآنچه میفهمند با آنها سخن گفته تنا نسبب بآنچه ضایع کردند حجت بر آنها تمام باشد، گاهی بمردی گفته می شود: سگ، خر، گاو، شیلم، تلخ، شیر، تمام اینها بر خلاف حالات مرد است، و این اسامی به معانی که برای آنها نهاده شده بکار نرفته است، زیرا انسان نه شیر است و نه سگ، این را بفهم خدایت بیامرزد، خدا هم که عالم نامیده می شود، بواسطه علم حادثی نیست که چیزها را بآن داند و بر نگهداری امر آیندهاش و تفکر در آنچه آفریند و تباه کند آنچه را از مخلوقش نابود کرده استعانت جوید که اگر این علم نزدش حاضر نبود و از او غیبت کرده بود نادان و ناتوان باشد، چنان که علماء از مخلوق را می بینیم برای علم پدید آمده آنها عالم نامیده شوند زیرا پیش از آن نادان بودند و بسا باشد که همان علم از آنها دوری کند و بنادانی برگردند، و خدا را عالم نامند زیرا بچیزی نادان نیست، پس خالق و مخلوق در اسم عالم شریک شدند و معنی چنان که دانستی مختلف بود.

شرح دعای سحر

فراز هنتم

## ٱللَّهُمَّ انِّى أَسْتَلُکَ مِنْ كَلِماتِکَ بِأَتَمَّها وَكُلُّ كَلِماتِکَ تامَّه اَللَّهُمَّ انِّى أَسْتَلُکَ بِكَلِماتِکَ كُلِّهَا

در این فراز از دعای شریف بندهی خدا در ارتباط با خدای خود عرضه میدارد پروردگارا، من آن کلمات تو را از تو تقاضا میکنم که کاملترین و تمامترین کلمات تو هستند. گر چه کلمات تو همه جا کامل و تمام است و نقصی ندارد؛ ولیکن پروردگارا من تمامی کلمات تو را از تو تقاضا میکنم تا مظهر کلمات و آیات تو باشم.

کلمات عبارت است از سخنانی که گوینده ها می گویند و شنونده همراه آن کلمات ادراکات و معارفی پیدا می کند. ما اگر عالم خلقت را به گنجی تشبیه کنیم که نهان و پنهان است، کلمات به منزله آدرسی است که از گنج به ما دادهاند تا به وسیله آن کلمات گنجها را استخراج کنیم و در زندگی خود به کار ببریم. آدرس گنج چند جمله و چند کلمه بیشتر نیست ولی همان چند کلمه به تمامی گنجهای عالم می ارزد و بلکه از همه آنها بیشتر ارزش دارد. زیرا آن چند کلمه، کلیدی است که با آن درهای بسته را به روی خود باز کردیم و در یک جهان نامتناهی استقرار پیدا کردهایم و زندگی می کنیم.

برای آشنایی به ارزش کلمات و عبارات دو نفر انسان را به نظر بیاورید و آن دو را در برابر یکدیگر قراردهید. اول انسانی که به محض تولد پیش از آن که چشمش به روی پدر و مادرش باز شود یا پدر و مادر او را ببینند او را در بیابانی دور از افراد بشر رها کردهاند. آن طفل گر چه از نظر حجم بدن بزرگ شده و از علف صحرا برای غذای خود استفاده کرده است ولیکن کاملاً از علم و تربیت محروم شده است.

شرح دعای *سحر* 

از انسانها آن قدر وحشت دارد که از درندگان بیابان. او هیچ نمی داند و هیچ نمی فهمد نه آن چه خیر اوست، می شناسد و نه هم آن چه به ضرر اوست. معلومات او و موفقیتهای او هم در حد صفر است و انسان دیگر که تمام کتابها را خوانده و دانسته به همه دانشگاهها رفته و از اساتید بزرگ علم و دانش استفاده کرده و به تمام رموز و اسرار عالم و کمیت و کیفیت آگاه است.

براساس کلمات و عباراتی که فرا گرفته است، مالک یک زندگی بهشتی شده است و یا میتوان گفت که ثروت و قدرت او و مالکیت او و بهر،برداری او بینهایت گسترش پیدا کرده است. انسان اول در حد صفر و پایین تر از صفر است زیرا لااقل ضرر خود را و دشمن خود را نمی شناسد و طعمه درندگان واقع می شود و انسان دوم در بی نهایت ثروت و قدرت. رمز موفقیت انسان دوم فقط و فقط کلمات و عباراتی است که از خدا و یا بندگان خدا و یا از مطالعه کتابها بدست آورده است. پس کلمات که اسباب و ابزار یاد دادن و یاد گرفتن است، بزرگترین سرمایه به حساب می آید و بزرگترین ارزش را برای انسانها بوجود می آورد. کلمات خدا بر و مخلوقات دیگری که خداوند آفریده است.

کلمات خداوند به صورت لفظ و عبارت و کلماتی است که به پیغمبران وحی می شود و یا نوشته های الهی آسمانی که در اختیار همان پیغمبر قرارمی گیرد. کتاب هایی که مستقیماً به اراده ی خدا بوده و یا کلماتی که بر پیغمبران اولوالعزم وحی شده، کلمات و عبارات لفظی و صد در صد حقیقی هستند که انسان را به واقعیت ها و حقیقت ها راهنمایی می کنند. اگر چند جمله کوچکی از کلمات الهی در اختیار انسان قرار گیرد و انسان همان چند جمله و کلمه را برنامه عملی و اخلاقی خود قرار دهد، صد در صد اهل نجات است. همان چند کلمه که اطمینان دارند کلمات خداست و به وسیله پیغمبران و اولیاء خدا تقدیم آن ها شده است، آب حیات است. یعنی به آن ها حیات ابدی و دائمی می دهد و آن ها را مستحق اجر و ثواب الهی می کند. کلمات خداوند تبارک و تعالی که بر پیغمبران

شرح دعای سحر

گذشته نازل شده و کلمات و یا فرمایشات ائمه اطهار علیهم السلام که اينجا وآن جا به اين و آن گفته شده است. اين كلمات در ميان عبارات و كلمات مردم مخلوط و مستهلك است. خيلي قدرت فهم و شعور لازم است که انسان کتاب تورات و انجیل را بخواند و درست کلمات خدا یا حضرت عیسی با موسی را از کلمات دیگران تشخیص بدهد. اگر بخواهیم بدانیم و بگوئیم که چه مصیبتهایی سر کلمات و عبارات اولیاء آمده و چه ضرباتی بر این کتابها وارده شده است، میتوانیم این کلمات و عبارات را در اصل مبدأ و مصدر مانند آبی بشناسیم در دامنه کوهی دور از دسترس مردم که از چشمهای می جوشد و جریان پیدا می کند و از درمها و نهرها و شهرها و کوچهها می گذرد و در انتها به صورت فاضلاب از انتهای شهر خارج می شود. مثلاً شما آب تهران را در سرچشمهاش ملاحظه کنید؛ چقدر صاف و یاک و نظیف است و بعد به انتهای شهر بروید آن جا که فاضلابها از تهران خارج می شود، آب را ببنید، چه وضعی پیدا کرده است. صدی نود کثافات و آلودگیها و صدی ده یا کمتر آبی که در سرچشمه مشاهده كردهايد. پيغمبران و اولياء خدا مانند همان سرچشمهها هستند. اگر انسان خدمت پیغمبری و یا امامی برسد و کلمات را از آن امام یا ییغمبر بشنود مانند کسی است که از سرچشمه اصلی ظرف خود را پر از آب کرده است. آبی است بسیار صاف و ساده روشن و اما کسانی که کلمات و عبارات انبیاء و اولیاء را بعد از یکی دو قرن از این و آن می گیرند مانند کسانی هستند که آب چشمه را از فاضلابی بدست میآورند که از انتهای شهر خارج می شود. آبی است بسیار کثیف و آلوده.

وقتی به مندرجات کتب عهدین مراجعه می کنیم، شاید با دقت کامل برابر یک صفحه یا دو صفحه علم اصیل انبیاء در این دو کتاب نباشد. بقیه آلوده به خرافات و موهومات شده است. پیغمبر اسلام یک روز سخنرانی کردند فرمودند:

یعنی آی مردم، دروغگو و دروغگویان زیاد شدهاند و تا توانستهاند به پیغمبر خدا دروغ بستهاند بعداً فرمود هرکس به پیغمبر دروغ ببندد،

شرح دعای سحر

جایگاهش آتش جهنم است. با این حساب الفاظ و کلماتی که بر زبان انسان جاری میشود و نشانگر حقایق علم و دانش است مانند چیزهایی دیگر پاکی و ناپاکی دارد. کلمات پاک آن کلماتی را گویند که صد در صد مطابقت با حقیقت و واقعیت است و بیشتر از آن چه در واقع هست و یا کمتر از آن چه در واقع هست، نخواهد بود. بلکه مانند آینهای که صورتها را چنان که هست نمایش میدهد.

یک چنین کلماتی که کلمه طیب و طاهر شناخته می شود کلمات خدا در قرآن و یا بیانات پیشوایان معصوم است. خداوند در آغاز اولین سورهی قرآن، کتاب خود را به این جمله تعریف می کند؛ می فرماید: ذَلِکَ الْکِتَابُ لاَ رَیْبَ فِیهِ هُدًی لُّلْمُتَّیِنَ<sup>۸۲</sup>

یعنی در مندرجات این کتاب شک و شبههای پیدا نمی شود. هر حقیقت و واقعیتی را بدون کم و زیاد می گوید و در اختیار مردم می گذارد. اهل ایمان و تقوا را هدایت می کند. همین طور بیانات پیشوایان معصوم که از متن قرآن گفته می شود مانند صحیفهی سجادیه یا نهج البلاغهی امیر المؤمنین علیه السلام.

کلمات نوع دوم انسانهای برجسته و وارستهای هستند که از جانب خدا مأمور هدایت بشر میشوند. انسانهای معصوم هم عصمت عملی دارند و هم عصمت فکری و علمی. در تفکرات خودشان و فرضیههایی که میدهند اشتباه ندارند یا در خبرهای غیبی که میدهند اشتباه نمیکنند و یا در تفسیر و ترجمه کلام خدا و اخباری که از قیامت و صحرای محشر میدهند با این که غیب است مانند اخبار روزانه است که از وضعیت زندگی خودشان و دیگران خبر میدهند شاید در دین مقدس اسلام به وسیله پیامبر و ائمه اطهار علیهم السلام هزارها خبر غیبی از حوادث زمان تا روز قیام امام زمان دادهاند. تمامی آن خبرهای غیبی چنان شده و چنان بوده است که آنها بدون کم و زیاد گفتهاند. این امامهای معصوم و

۸۷ – بقره، ۲

ثنزح دعاى سحر

پیامبران هم کلمات تکوینی و یا کتاب تکوینی و یا به اصطلاح خودشان کتاب ناطق خدا هستند که حقایق قرآن را در نظر مردم روشن میسازند.

تقاضای انسان در این فراز این است که کلام و بیان خدا را از خداوند متعال تقاضا مىكند كلام و بيان هم از بزرگترين نعمتهاى خداوند متعال است. کلام و بیان مانند نعمتهای دیگر خداوند متعال از صفر شروع می شود و تا بی نهایت ادامه پیدا می کند و منظور از این جمله که از صفر شروع می شود تا بی نهایت، تکامل کلام و بیان است. حیوانات با صداهای حیوانی خود حرف میزنند، همان صداها کلام آنها به حساب میآید. انسانهای اولیه که نمونههایی در بیابان و صحراها دارند فاقد درس و بحث و سواد بودهاند، چگونه حرف میزنند و چه لغاتی را به کار میبرند. آنچه می گویند و می خوانند کلام و بیان است و همین طور انسان های پیشرفته دانشمند چگونه حرف میزنند و چه کلماتی را با چه کیفیّتی بر زبان خود جاری می کنند. آنها هم کلام و بیان دارند و آخرین کلام و بیان که از نظر تکامل بیانی و از نظر فصاحت و بلاغت در انتهای کمال است که بهتر و بیشتر از آن قابل تصور نیست، کلام خداوند متعال است که به صورت قرآن در اختیار مردم قرار گرفته است و از این کلام و بیان یک درجه يايين تر كلمات و بيانات مولا امير المؤمنين عليه السلام در نهج البلاغه و کتابهای دیگر مانند صحیفه سجادیه است. آنها در بیان و کلام اولند همانطور که در علم و حکمت اوّل شناخته شدهاند. مولا امیر المؤمنين عليه السلام خود را در فصاحت و بلاغت معرفي مي كند مىفرمايد: ما أل محمّد صلى الله عليه و أله و سلم أمراء كلام هستيم، يعنى امراء سخن. و بعد مىفرمايد: اگر كلام را به درختى تشبيه كنيد آن درخت در خاندان پیغمبر غرس شده، ریشه دوانیده و شاخ و برگش به آسمانها بالا رفته، در فصاحت و بلاغت و لطائف بينظير است ....

۸۸ – « ...و انا الامراء الکلام، و فینا تنشبت عروقه، و علینا تهدلت غصونه.» همانا ما امیاران سخن می باشیم، درخت سخن در ما ریشه دوانده، و شاخههای آن بر ما سایه افکنده است. ( خطبه ۲۲۴ نهج البلاغه)

شرح دعای تحر

انسان در این فراز کلمات خدا را از خدا تقاضا میکند. از او خواهش و تمنا دارد که کلام و بیانی مانند کلام و بیان خدا داشته باشد و همچنین جملات و عباراتی مانند جملات و عبارات خدا و ائمه علیهم السلام بر زبان خود جاری کند.



شرح دعای سحر

راه فراگیری کلمات خداوند متعال

یکی از تعلیمات اصیل خداوند تبارک و تعالی تعلیم بیان و کلام است. تأثیر بیان و کلام فصیح و بلیغ از تأثیر اسلحههای جنگی مانند نیزه و شمشیر خیلی رساتر و مؤثرتر است. شاعر عرب میگوید: جراحات السنان لَها اِلتیامٌ و لا یُلتامُ مَا جَرَحَ اللسانُ

یعنی زخمهای نیزه و شمشیر مرهم پذیر است و معالجه میشود ولی جراحتهایی که زبان و بیان در دل مردم ایجاد میکند قابل علاج نیست و یا دانشمند دیگر میگوید:

یعنی بعضی سخنرانیها و بعضی کلام و بیان مانند سحر تأثیر دارد و موثر است.

صنعت کلام و بیان هم مانند صنایع دیگر بر دو قسم است:

قسم اول طبیعی و الهی و قسم دوم انسانی و بشری، درست مانند صنایع دیگر و کتابها که نوشته میشود. بعضی کتابها را انسانها نوشتهاند و مینویسند و بعضی کتابها را خداوند متعال. مشاهده میکنیم که این همه کتاب و مجله در عالم قابل رقابت با کتاب خدا نیست. تعلیمات کلام و بیان هم به همین کیفیّت است. گاهی معلم ادبیات و کلام بیان خداوند متعال است و گاهی هم این تعلیمات به دست انسانها واقع میشود. خداوند در قرآن میفرماید:

خَلَقَ الْإِنسَانَ، عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ``

۸۹ - الألفين، على ع أفضل من الملائكة ..... ص ۳۳۶: إن من البيان لسحرا ۹۰ - الرحمان، ۳و۴

شرح دعای سحر

یعنی خداوند انسان را آفرید و به او سخن و بیان آموخت. یک روز که خلیفه اول ابوبکر از فصاحت و بلاغت پیغمبر اکرم تعجب کرده بود با حال تعجب گفت:

مَنْ أَدَّبَكَ يَا رَسُولُ الله

ای رسول خدا چه کسی این فصاحت و بلاغت را و ادبیات را به شما آموخت حضرت فرمودند:

ادبنی ربی، فاحسن تأدیبی<sup>۹۱</sup>

یعنی خداوند کلام و بیان به من آموخت و چقدر خوب به من تعلیم داد. پس یکی از صنعتهای خداوند متعال که در ارتباط با انسان واقع میشود صنعت بیان و کلام است. این بیان و کلام هم از حد صفر که نظیر صدای حیوانات است، شروع میشود تا روزی که به کمال مطلق میرسد. بیان کامل مطلق، قرآن است و بعد از قرآن نهج البلاغه و صحیفه سجادیه و سخنرانیهای معصومین دیگر. از آن حد صفر تا این بیان کامل سخنان و بیانات متوسط به طرف ضعف یا به طرف کمال زیاد است. و این بیان و کلام هم همراه تکامل انسان و همراه تکامل جامعه تکامل پیدا می کند تا روزی که انسانها در مدینه فاضله و یا شهر بهشت قرار گیرند. در آن روزگار همانطور که تمدن آنها و زندگی آنها یک زندگی کامل عقلائی است، بیان و کلامشان هم در نهایت فصاحت و بلاغت یک زبان کامل عقلابی است.



۹۱ – بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، ج۲، ص ۲۶۱: و قيمل لمحمد بمن الحنفية رضى الله عنه من أدبك قال أدبنى ربى فى نفسى فما استحسنته من أولى الألباب و البصيرة تبعمتهم بع فاستعملته و ما استقبحت من الجهال اجتنبته و تركته مستنفرا فأوصلنى ذلك إلى كنوز العلم...



## كلمات تكويني

انسان در عالم دو نحوه و دو جور کلمات دارد و یا بهتر این است که بگوئیم خداوند در عالم دو قسم کلمات دارد که آنها را کلام تکوین و کلام تبيين مىناميم. كلمات تكوينى معانى كلمات تبيين هستند. كلمات تکوین خلایق خدا هستند. هر مخلوقی از مخلوقات خدا و مخصوصاً انسانها کلمهای از کلمات تکوینی خداوند متعال اند. گاهی از همین كلمات تعبير به كتاب و كتابت هم مي شود. خداوند مي فرمايد: كتاب ابرار در اعلا علیین قرار می *گ*یرد<sup>۹۲</sup> و کتاب فجّار در سجّین<sup>۳۲</sup> یعنی نیکان نتایج اعمال خود را در زندگی بهشتی به دست می آورند و بدان نتیجه اعمال خود را در زندگی جهنم مشاهده میکنند. بدیهی است آنچه در بهشت مى ينند يا در جهنم، نتايجى است كه از اعمال آنها پيدا شده است. انسانهای جهنمی نتیجه اعمال بدکاران و انسانهای بهشتی نتیجه اعمال نیکوکاران هستند و این انسانها که مخلوقات خدا هستند در این سورهی شریفه به عنوان کتاب شناخته شدهاند. پس انسانها و هرچه هست در زمین و آسمان و یا تمامی عالم آفرینش کتاب خدا شناخته میشوند که در این کتاب کلمات و عبارات بسیاری وجود دارد. همه اینها را کلمات تكويني و يا كتاب تكويني مينامند. در اينجا بايستي اعتراف كنيم كه بزرگترین نعمت و ثروت برای انسان، انسانهایی مانند خود اوست. عالم خلقت و جامعه بشريّت به ضميمه انسانها ارزش پيدا مىكند و ثروت شناخته می شود ولیکن عالم به این عظمت منهای انسان و یا انسانی با این کیفیت خلقت منهای انسانی مانند خودش به صفر و زیر صفر تنزل پیدا می کند. فرض کنید در جهانی هستید همه چیز دارید به جز انسان که با او

> ۹۲ – كَلًا إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرَارِ لَفِي عِلَّيِّينَ ،مطففين، ۱۸ ۹۳ – كَلًا إِنَّ كِتَابَ الفُجَّارِ لَفِي سِجِّينِ ،مطففين، ۷

شرح دعای *تحر* 

مأنوس شوید، وحشت سراسر وجود شما را می گیرد و بهشت شما تبدیل به جهنم می شود. پس بزرگترین نعمت خدا برای انسان، انسان است. از این رو در دین اسلام نعمت ولایت ائمه اطهار علیهم السلام و پیغمبران بزرگترین نعمت شناخته شده است. وقتی شما وابسته به حزبی شدید که در رأس آن حزب پيغمبران و اولياء خدا هستند، همه چيز در اختيار داريد و دیگر ثروت و قدرت شما کم و کسری ندارد. این نعمت ولایت یعنی نعمت دوستی و همکاری و هم رأیی با اولیاء خدا. اولیاء خدا که کلیدهای ثروت و قدرت هستند وقتی شما وابستگی به آنها پیدا کردید، تمامی آن ثروتها مال شما و در ملک شماست. زیرا از هر چه هست می توانید استفاده کنید و هرگز احساس محرومیت نمیکنید پس در این فراز از دعای سحر انسان از خداوند تبارک و تعالی این دو نوع کلمات تبیینی و تکوینی را تقاضا میکند و عرضه میدارد پروردگارا، به من یک چنان کلام و بیانی بده که خودت مجهز به آن کلام و بیان هستی تا مانند تو بگویم و مانند تو سخنرانی کنم و در تقاضای دوم عرضه میدارد مرا در ولایت تمامی اولیاء خودت و پیغمبران قرار بده تا چنان باشم که احساس کنم هر ييغمبري ييغمبر من است و هر ولي از اولياء خدا، ولي من است به طوري که گوئی من به جای فرزند هستم و تمامی انسانها که اولیاء خدا هستند، به جای پدران من هستند زیرا آنها هر چه دارند در اختیار من می گذارند و تمام درهای خیر و برکت را به روی من باز میکنند. پس زمانی که این دعا مستجاب شود انسان در وضعی قرار می گیرد که از یک طرف مالک کل آفرینش و از طرف دیگر مالک تمامی انسان های زمان و تاریخ است. یک چنان وضعی که اگر از او بیرسی مالکیت تو چه اندازه است؟ اشاره به کل آفرینش میکند و می گوید هر چه هست و هر که در عالم هست، مال من است زيرا از همه اينها استفاده ميكنم و بهره ميبرم.

برای این که بیشتر نعمت وجود انسان را برای انسان بشناسیم و مخصوصاً نعمت وجود انسانهای کامل، قدری به نازل شدن سوره کوثر در شأن حضرت زهرا سلام الله علیها توجه پیدا میکنیم. پیغمبر اکرم صلی الله علیه و آله مانند پیغمبران دیگر در انتظار فرزندی به سر میبرد و هر

شرح دعای سحر

روز سر به سوى آسمان داشت كه خداوند از نسل او فرزندى به وجود آورد که در مقام او باشد. دین او را چنان که هست، بشناسد و برای حفظ آثار وجودی یدر تلاش کند و زحمت بکشد. آرزوی هر پیغمبری و هر انسان مؤمن عالمی، همین است که خداوند فرزندی به او بدهد که عارف و عالم به مقام یدر باشد. فرزندی که به همان سرمایههایی مجهز باشد که یدر مجهز بوده است تا بین فرزند و پدر تناسب کاملی پیدا شود. فرزند جاهل نمی تواند یادگار پدر عالم باشد و یا فرزند غیر مؤمن و یا ضعیف الایمان نمى تواند يادگار يک يدر کامل الايمان باشد. جانشين ييغمبران بايستى کاملاً در وضع آنها و در شأن آنها و مجهز به همان سرمایههایی باشند که پدر مجهز است. زکریای پیغمبر در اواخر عمر مینالد و می گوید: ای خدا فرزندی ندارم تا وارث ولایت و نبوت من باشد. از دنیا میروم آثار دینی و علمی من بعد از من محو می شود \*\*. خدا دعای او را مستجاب می کند. فرزندی مناسب شأن زکریا به او میدهد که پیغمبر است. همینطور حضرت خاتم الانبياء صلى الله عليه و آله و سلم انساني است كامل در انتها درجه علم و حکمت ولیکن فرزندی ندارد که متناسب با شأن و مقام او باشد. در انتظار یاداش از جانب خدا روز را به شب میبرد و شب را به روز می آورد. فرزندان ذکوری به نام ابراهیم و قاسم و طیب داشته است که در كودكي از دنيا رفتهاند. دشمنان، آن حضرت را ملامت ميكنند و او را ابتر مىخوانند. ملامت دشمنان زياد مؤثر نيست وليكن فرزندى مىخواهد كه عارف به مقام نبوت و ولايت باشد تا اين كه خداوند ضمن تشريفات عظيم و عجيبي فاطمه زهرا سلام الله عليها را كه ملكه بهشت است به آن حضرت عنایت فرمود و سورهای هم نازل کرد: إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوْثَرَ

تنها رقم و نعمتی که آن پیغمبر بزرگوار را آرام و خوشحال کرد و دانست که خداوند خلعتی مطابق شأن او به قامت او پوشانده است، وجود مبارک حضرت زهرا سلام الله علیها بود. حضرت زهرا سلام الله علیها از آن

۹۴ - سوره مريم، آيه ۶

کلمات تامه خداوند متعال است یعنی کلمهای که عالم به تمامی علوم و حقایق است و تناسب کامل با پدر بزرگوار خود دارد. پس انسان و مخصوصاً انسان کامل از بزرگترین نعمتهای خداوند متعال است که ما انسانها بایستی یک چنین انسانهای کاملی را از خدا بخواهیم که آنها ولی و مربّی و معلّم ما باشند زیرا به وسیله آنها تمامی نعمتهای دنیا و آخرت به دامن انسان سرازیر میشود. نعمتی است برابر تمامی نعمتها و لذتها در دنیا و آخرت.



شرح دعای سحر

فراز هشتم

ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْئَلُكَ مِنْ كَمالكَ بِأَكْمَلِه وَكُلُّ كَمالكَ كاملٌ اَللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتَلُكَ بِكَمالِكَ كُلِّهِ

کمال هر چیزی چنان است که ذرمای یا حرفی بر آن اضافه یا منها نمی شود. اگر ذرمای از آن چه دارد اضافه شود، عیب است و یا اگر ذرمای از آن چه دارد کم شود عیب است. مثلاً خلایق خدا در طبیعت لازم است همین طور باشند که هستند. خلقت انسان باید همین طور باشد که هست. اگر عضوی از آن چه دارد و اضافه شود عیب است و یا اگر کم داشته باشد نقص است. شاعر دانا در این رابطه می گوید:

بر حق حکمی که خلق را شاید نیست یک چیز که آنچنان نمی باید نیست هر چیز که هست آن چنان میباید یک چیز که آنچنان نمی باید نیست

یعنی نمیتوان در مخلوقات نقصی پیدا کرد که اگر فلان حیوان یا انسان چنان بود بهتر بود. بعضیها میگویند که شاید در عوالم دیگر انسانها یا حیوانها جور دیگر خلق شده باشند شما به آنها بگوئید مثلاً چطور انسان غیر از این انسان، انسان کامل است یا این که اگر ذرهای یا عضوی زیادتر از آنچه هست باشد عیب است، کمتر هم عیب است. هرچه هست در وضعیت وجودی و موجودی خود کامل است و کامل، قابل تغییر نیست. پس اگر موجودی از جماد و نبات و حیوان و یا زمین و آسمان میلیارد سال پیش از این بوده و یا بعد از این خواهد بود؛ چنان بوده و خواهد بود که الآن هست. در این فراز بنده خدا میگوید پروردگارا، همه کاملهای تو و کمالاتت چنان باید باشد که الآن هست. به من هم کمالات خود را مرحمت فرما.



شرح دعای سحر

فرازنهم

ٱللَّهُمَّ اِنِّى اَسْتُلُکَ مِنْ اَسْمائِکَ بِٱكْبَرِها وَكُلُّ أَسْمائِکَ كَبِيرَه اَلَلَّهُمَّ اِنِّى اَسْتَلُکَ بِاَسْمائِکَ كُلِّها

انسان در این فراز از خداوند متعال درخواست میکند و عرضه میدارد، پروردگارا، من بزرگترین اسم و صفت تو را از تو میخواهم، گرچه تمامی اسماء تو بزرگ است، ولیکن پروردگارا، من طالب بزرگترین اسماء و صفات تو هستم. خداوند تبارک و تعالی در قرآن و دعاهای شریفه آن چه از علم و قدرت و حکمت و نعمتها و ثروتها خواه مادی باشد و یا معنوی همه اینها را سر سفره اخلاص گذاشته و به انسان تقدیم میکند. ثروت خدا و قدرت خدا و نعمت خدا و هر آن چیزی که در داخل وجود ندارد. لذا اعداد و ارقام هرگز گنجایش شمارش اقسام و ارقام نعمتهای ندارد. لذا اعداد و ارقام هرگز گنجایش شمارش اقسام و ارقام نعمتهای خوا را ندارد. از جمله چیزهایی را که خداوند در این سفره با برکت قرآن میران.

وَلِلَّهِ الأَسْمَاء الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِى أَسْمَآئِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ<sup>٩٢</sup>

یعنی خداوند بهترین اسمها را دارد، از او بخواهید و تقاضا کنید تا بهترین اسماء خود را به شما هم بدهد.

بعضیها گفته اند خواستن اسماء خدا به معنای قسم خوردن به اسماء خداوند است. و گفتهاند معنای اللهم انی اسئلک من جلالک این

۵۵ – اعراف، ۱۸۰

شرح دعای تحر

است که خدایا تو را به جلال و عظمتت قسم میدهم و گفتهاند تمامی اسمائی را که خداوند در این آیه قرآن و یا در دعای سحر مطرح می کند به معنای این است که شما خدا را به این اسمها قسم بدهید و دیگر نمی گویند قسم خوردن به این اسماء چه معنایی دارد. ما دائم به اسمی از اسماء خدا قسم بخوریم و بگوئیم خدایا به رحمانیتت به اولوهیتت به ربوبیتت قسم، پس جواب قسم چیست؟ این همه قسمهای بی جواب معنایی ندارد. هر قسمی جوابی لازم دارد. مثلاً اگر بگوئیم پروردگارا به ربوبیتت قسم از گناه من بگذر و یا مرا به بهشت ببر. از این گناه بگذر و مرا به بهشت ببر، جواب قسم است.

اگر جملات در این دعای شریفه به معنای قسم باشد، تمامی آن قسمها بدون جواب است و قسم بدون جواب هم جایز نیست. به علاوه خداوند در این آیهی شریفه می گوید خدا را به اسماء خوبی که دارد دعوت کنید نه این که به این اسماء قسم بخورید. دعوت به اسماء با قسم خوردن به آن فرق دارد. دعوت به معنای خواستن و تقاضا کردن است. خواهشها را دعوت می نامند. همه جا کلمات دعا به معنای خواهش و تقاضا است. وقتی بگویند آب بیاور یا غذا بیاور می گویند، «دعوته بالماء و بالغذاء» یعنی آب و غذا میخواهم در این آیه شریفه خداوند می فرماید این اسماء را از ناسماء و صفات خوبی باشید، آن بهترین اسماء و صفتی و مخصوصاً متعال است. از او بخواهید. و در اینجا ساماء و صفت در اختیار خداوند متعال است. از او بخواهید. و در اینجا سؤال می کنیم که معنای خواستن اسم و صفت از خداوند متعال چیست؟ مگر اسم و صفت هم ثروت است که از خدا بخواهیم و یا غذا و لباس است. چگونه خداوند اسماء خوب را به انسان تقدیم می کند. و یا چطور ممکن است انسان اسم و صفت خود را به

ابتدا بررسی می شود که خدا و یا انسان به چه دلیل اسماء و القاب خوبی پیدا می کنند و به دلیل همان اسماء و القاب خود را از دیگران برتر و بالاتر می دانند. اسماء و صفاتی که برای انسان ها به وجود می آید بر دو قسم است: یکی اسماء و صفات بدون دلیل و بدون معنا مانند کسی که او

تنزح دعاى تتحر

را پادشاه و سلطان مینامند با این که معانی سلطنت در او پیدا نیست و یا دیگری را طبیب و دکتر میخوانند با این که طبابت و دکتری ندارد یا کسی را عالم میخوانند با این که عالم نیست. اینها اسماء و صفاتی است که بدون معنا و محتوی در انسانها پیدا میشود و دوم اسماء و صفاتی که در وجود صاحبان اسم و صفت معنا و محتوی دارد. حقیقتاً عالم است و او را عالم میخوانند و یا قادر و یا قاهر است و او را توانا و غالب میدانند و از این قبیل صفات و اسمائی که خداوند برای خود قائل شده و یا اسمائی که خداوند پیغمبران را به آن اسم و صفت نامیده است. آن اسماء و صفات در خالص و مخلص معرفی کرده و آن دیگری را مؤمن و متقی؛ یکی را صفی خود دانسته و دیگری را خلیل خود شناخته است. لذا این اسماء و صفات صد در صد مطابقت با معانی پیدا میکند.



تنزح دعاي سح

دلیل پیدایش اسم و صفت در انسان ها

انسانها در همان ابتدای تولد و موجودیت خود از نظر این که بایستی از دیگران در صدا زدن و گفتن و شنیدن مشخص و ممتاز باشند، یک اسم ابتدایی لازم دارند، اسمی که نام این انسان باشد. زیرا مردم به او احتياج پيدا ميكنند كه او را صدا بزنند و او هم به ديگران احتياج پيدا می کند که خود را معرفی کند. اگر انسان متمدن و اجتماعی نبود و لازم نبود مربوط به جامعه باشد و جامعه هم مربوط به او، واجب نبود برای او اسم و مشخصاتی تعیین کنند و با شناسنامهای صادر کنند. مانند حیوانات که احتیاج به اسم و مشخصات ندارد و کسی آنها را نامگذاری نمی کند. وليكن انسانها براي حفظ ارتباطي كه به جامعه دارند و جامعه به آنها دارد و برای این که دارای علم و دانش هستند میتوانند خود را و دیگران را بشناسند، احتياج به اسماء و القاب و صفات دارند تا كاملاً در جامعه شناخته شوند. خداوند متعال اولین چیزی که به انسانها می آموزد تعلیم اسماء و القاب است. به انسان یاد می دهد که خدا را با چه اسمی بخواند و خود را با چه اسمی و دیگران را به همین کیفیّت. همینطور طبیعت و اجزاء طبيعت را با چه اسم و مشخصاتي بشناسند. در واقع آشنايي به اسم اشیاء و اشخاص الفبای علم است. این است که در برنامه های کودکستانی اسلامی لازم است از سال چهارم تا سال هفتم کودکان را ضمن بازی دادن به اسماء اشیاء و اشخاص آشنا کنند تا زمانی که کودک به دبستان می رود بتواند، كلمات را به معناى آن مربوط سازد. تعليم اسماء مربوط به دوره کودکستان اسلامی است. کودکان را گردش میدهند و اشیاء و اشخاص را به آنها نشان میدهند. اینجا کوه است و آن دریا و آن صحرا و درختها و گیاهها به همین کیفیّت تا ضمن بازی و گردش به اسماء آشنایی پیدا كنند. این آیهی شریفه که خداوند درباره آدم میفرماید:

شرح دعاي تتحر

## وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاء كُلُّهَا \*

همین قدر نشان میدهد که خداوند هر چیزی را با اسم و مشخصات یا با اسم تنها به او معرفی کرد. یعنی زمانی آدم تکلیف شد که دوره کودکستانی خود را پشت سر گذاشت و او در زندگی بهشتی هرچیزی را با اسم شناخت. مثلاً این درخت سیب و آن گلابی و آن انسان و آن حیوان. بعضیها این آیهی شریفه را دلیل قرار میدهند و می گویند خدا تمامی علوم را به آدم آموخته است. با این که آدم از نظر علم و دانش بسیار ساده و سطحی بوده است دلیل سادگی آدم همین بوده است که خود را ملزم به اطاعت خدا نكرده و گول شيطان را خورده است. به وسوسه افتاده، معصیت خدا کرده و در نتیجه از بهشت اخراج شده و مدت دویست سال طول کشیده است تا معنای توبه از گناه را بداند و توبه کند. پس این آدمی که گول شیطان را خورده و یا دویست سال طول کشیده است تا توبه کند، با آگاهی و آشنایی او به تمامی علوم منافات دارد. قرآن میگوید فقط اسماء را به او یاد دادم. همین که آن چه را می بیند نامش را بداند و بفهمد که بلندی های زمین کوه است و بیابان ها چطور و دریا یعنی چه. پس اولین الفبایی که انسان در مکتب علم و دانش فرامی گیرد آشنایی به اسم خود و دیگران است و آشنایی به اسماء هم مانند سایر علوم و دانشها یک حرکت تکاملی است. از روزی که ما اسم یک میوه و یا یک حیوان را یاد می گیریم و می گوئیم این سیب است و این گلابی و آن گوسفند تا روزی که به تمامی مشخصات آن میوه و یا حیوان آگاهی پیدا کنیم و این اسم را در ارتباط با معنا به کمال برسانیم، خیلی طول دارد. کودکی را به نظر بیاورید که ابتدا وارد کودکستان می شود و نام میوهها را یاد می گیرد و همین کودک در مسیر تحصیل و تکامل تصمیم می گیرد که میوهشناسی را تا انتها دنبال کند و هر میوهای را به آن حقیقتی که دارد، بشناسد تا روزی که یک پرفسور میوهشناس شود. روزهایی که در کودکستان بود اگر از او سؤال می کردید این چه میوهای است یک کلمه جواب می داد می گفت

شرح دعای سحر

سیب است اما امروز که در میوهشناسی به مقامی خیلی بالا ترقی کرده است، کتابی بسیار قطور و چندین هزار صفحه در میوهشناسی نوشته است. هر ميوهاي را با تمامي مشخصات داخلي از نظر تركيب املاح مختلف و ویتامینهای متفاوت و هندسه ترکیب و صفات و خواصی که در ارتباط با مزاج انسان دارد همه اینها را توضیح میدهد، آن چنان که خیال میکنی سازنده سیب و گلابی بوده است. در اینجا است که می گوئیم آشنایی به اسماء مخلوقات هم یک حرکت تکاملی است. در دوران کودکستان می شناختیم که روی زمین زندگی می کنیم و امروز در علم جغرافیا آن قدر ییش رفتهایم که تمامی مشخصات کرهیزمین را میشناسیم. پس اسمها از نظر ارتباط با معانی و کشف خصوصیات معنا، مراتب کوچک و بزرگ دارد مراتبی را بایستی انسان طی کند تا هر اسمی را با تمامی مشخصات مسمی بشناسد. نامهای خدا هم به همین کیفیّت است و خیلی عمیق تر و عجیب تر این که همه دانشمندان روی طبیعت تجربه کردهاند، باز هم می گویند آن چه را دانستهایم در مقابل آنچه را ندانستهایم، قطرهای است در برابر دریا. پس موجودات ماوراء طبیعت و مخصوصاً ذات مقدس خدا که با چشم قابل رؤیت نیست. بیشتر از اینها رنج و زحمت لازم دارد تا بتواند انسان خدا را با تمامی مشخصات وجودی بشناسد. اول اسم خدا را یاد می گیرد و می گوید الله و رحمن تا روزی که این اسم را با تمامی مشخصات یاد بگیرد، مکتبی است طولانی. لذا در این دعای شریفه امام چهارم عليه السلام مي گويد پرورد گارا، من اسماء و صفات تو را از تو می خواهم. اسماء و صفات تو به کیفیتی که کامل و بزرگ باشد. می گوید إِنِّي أَسْتَلُكَ مِنْ أَسْمَائِكَ بِأَكْبَرِها بزرگ و كوچك بودن اسماء خدا مربوط به کشف معانی آنها و مربوط به میزان معرفتی است که انسان به این اسمها و هنرهای خدا دارد. شاید در دنیای طب یک پیرزنی که یکی دو تا گیاه را برای معالجه میشناسد با طبیبی که میلیونها نوع دوا و مرض را می شناسد، قابل مقایسه نیست ولیکن این پیرزن در شناخت همان دو رقم دوا متصف به صفت طبابت می شود. انسان در ارتباط با خداوند متعال وقتى كه اسم و صفات خود را با اسم و صفت خدا مقايسه مىكند مانند

تنزح دعاى سحر

طبابت همان پیرزن در برابر دکتر و پروفسور است. لذا امام چهارم علیه السلام عرضه میدارد که من عظیمترین و بزرگترین اسم و صفت تو را میخواهم گر چه تمامی اسماء و صفات تو بزرگ است. یعنی من آن چنان دانا باشم که تو دانا هستی و آن چنان توانا که تو توانا هستی و آن چنان مظهر رحمت برای خلایق که تو مظهر رحمت هستی.

پس امام چهارم علیه السلام نمیخواهد به اسم و صفتی ضعیف و یا علم و هنر کوچکی قناعت کند. بلکه میخواهد مانند خدا عالم و قادر و قاهر باشد و این توقف دارد بر این که کاملاً تسلیم خدا شود و خود را شاگرد مؤذب و مرتبی در محضر استاد خود که خداوند متعال است قرار دهد. به هر میزانی که ادب و خضوع شاگرد در برابر استاد بیشتر باشد، بیشتر و زیادتر رأفت و محبّت استاد را جلب میکند. و هر چه بیشتر بتواند رأفت و محبت خدا را به طرف خود جلب کند. خداوند بیشتر و زیادتر و بهتر او را تربیت میکند تا او را به مقام بزرگی برساند. پس تنها راه رسیدن به انتهای معانی اسماء و صفات الهی شاگردی و بندگی خداوند متعال



شرح دعای

شرحی در اطراف « وَكُلَّ أَسْمَائِكَ كَبْبِيرَه »

اسماء خداوند تبارک و تعالى مانند اسماء و صفات ما انسان ها شايد کبیر و صغیر داشته باشد. وقتی این دو جمله در دعای شریف را با یکدیگر مقايسه ميكنيم كه جمله اول مي گويد: ٱللَّهُمَّ إِنِّي ٱسْتُلُكَ مِنْ ٱسْمَائِكَ بِٱكْبَرِها و باز در جمله بعد می گوید: وَكُلُّ أَسْمائكَ كَبِيرَه این دو جمله شاید تفاوت اسماء خدا را نسبت به یکدیگر که یکی اکبر باشد و دیگری کبیر، نفی می کند زیرا در صورتی که تمامی اسماء خدا بزرگ باشد پس اسم بزرگتر خداوند متعال چیست؟ این جا برای پیدا کردن معانی اسماء بزرگ و بزرگ تر چارهای نداریم جزء این که اسماء خدا را در ارتباط با مخلوقات خدا قرار دهیم، زیرا اسم و صفت از مسیر علم و صنعت پیدا می شود. کسانی که علم طبابت و صنعت طبابت دارند، طبیب شناخته می شوند و کسانی که خیلی خوب صنايع را مهندسي ميكنند و قانون هندسه و حساب را ميدانند، مهندس شناخته مي شوند. خداوند متعال هم به همين كيفيّت كه با علم طبابت و صنعت طبابت دارد، طبیب خوانده می شود و علم علاج دردها را دارد و معالجه می کند یا معالج یا مداوی خوانده می شود و همچنین علم زنده کردن حیوانات را دارد و آنها را زنده میکند یا میمیراند که محی يا مميت خوانده مي شود. پس اسماء و صفات خدا در ارتباط با علم خدا ییدا می شود. اگر خداوند متعال در ازل ساکت و صامت بود و چیزی نمی گفت و چیزی خلق نمی کرد، اسم و صفتی هم برای او پیدا نمی شد. نمى وانست خود را متكلم يا صانع بشناسد. وقتى كه آفريد خالق شناخته شد. وقتی که سخن گفت، متکلم شناخته شد.

و در اینجا که بخواهیم ارتباط اسماء و صفات خدا را با صنایع خدا و مخلوقات خدا پیدا کنیم بایستی بزرگ و کوچک اسماء خدا را در ارتباط با بزرگ و کوچک مخلوقات خدا پیدا کنیم. مثلاً خدا یک جا حشـرهای و یـا

شرح دعای سحر

حیوانی خلق میکند و جایی دیگر حیوان بزرگی خلق میکند مانند فیل و شتر. پس اسم محیی یعنی زنده کننده در ارتباط با حیات حشره مانند مورچه و مگس کوچک است و در ارتباط با فیل و شتر بزرگ است و این در صورتی ممکن است که آن علم و فنی را که خلقت یک حشره لازم دارد کمتر باشد از علم و فنی که خلقت یک فیل و شـتر لازم دارد تـا بـه دلیل خلقت فیل و شتر، بگوئیم محیی اکبر یعنی زنده کننده بزرگ و در ارتباط با خلقت پشه و مگس، بگوئیم محیی اصغر. آیا ما اینجا می توانیم از مسير كيفيّت خلقت موجودات برزر و كوچك اسماء و صفات خدا را بزرگ و کوچک بشناسیم و یا این که خلقت خدا آن قدر لطیف و دقیق است که به آن میزان که خلقت فیل و شتر علم و دانش لازم دارد. خلقت پشه و مگس هم علم و دانش لازم دارد و شاید خلقت حشرات و حیوانات مخصوصاً حيوانات ذرهبيني بيشتر از خلقت حيوانات بزرك علم و قدرت لازم دارد. پس چطور می توانیم بگوئیم اسماء خدا بزرگ و کوچک دارد. تا بگوئیم پروردگارا، من بزرگترین اسم و صفت تو را از تو مطالبه میکنم. در این جا می توانیم بزرگ و کوچک اسماء خدا را در ارتباط با مخلوقات خدا پیدا کنیم. مخلوقات خدا نسبت به یکدیگر متفاوتند بعضی مخلوقات از نظر خلقت و هندسه وجودی خیلی بالا هستند و بعضیها در حد یایین تر. شاید می توانیم بگوئیم گیاهسازی از نظر علم خدا و قدرت خدا از حیوان سازی یا چیزهای دیگر سادهتر باشد. صنعت گیاه خیلی ساده است وليكن صنعت حيوان پيچيدهتر از صنعت گياه است زيرا حيوان هندسهاي لازم دارد تا براساس آن بفهمد و بداند و تصميم بگيرد. پس موجودات عالم که هرکدام مظهر اسمی از اسماء خدا هستند نسبت به یک دیگر بزرگ و کوچک دارند. بعضیها خیلی ساده و بعضی از آنها عمیق و پیچیده هستند. در این میان انسان بزرگترین مظهر علم و قدرت خداوند متعال است. پس انسان بزرگترین اسم از اسماء خدا است. زیرا خدا مخلوقی بهتر و بالاتر از انسان ندارد. فقط آن جا که انسان را خلـق مـیکنـد خـودش را تعريف مي كند مي فرمايد:

تنزح دعاى تتحر

فَتَبَارِكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ٧

پس انسانها از نظر خلقت و مخصوصاً از نظر تربیت بزرگترین اسم خدا هستند. از مولا امیرالمؤمنین علیه السلام روایت شده که فرمودند: الصورةُ الانسانیه هی اکبرُ حُجج الله علی خلقه و هی الکتاب الذی کتبه بیده اینجا انسان را از نظر خلقت تعریف میکند و جای دیگر انسان را از

نظر تربیت تعریف میکند و در معرفی خودش میفرماید: لیس لله حجهٔ اکبر منّی <sup>۹۸</sup>

یعنی خداوند حجتی و برهانی بهتر و بزرگتر از من ندارد زیرا حضرت از نظر حقانیت آن چنان صاف و خالص است که اگر مظاهر شر و فساد را میلیونها تن به حساب آوریم یک میلیونیم شر و فساد در وجود آن حضرت پیدا نمیشود و از آن طرف خیر و صلاح را اگر برابر عظمت عالم بشناسیم برابر یک میلیونیم گِرَم از آن ارقام بزرگ کسری ندارد. کسی که در خانه خدا متولد شده و تمام عمر در راه خدا حرکت نموده و در خانه خدا شهید شده است، بزرگترین حجت و بزرگترین اسم خداوند متعال است. در اینجا امام چهارم از خدا تقاضا میکند که من بزرگترین اسم تو را میخواهم یعنی مرا چنان بساز که جدتم علی علیه السلام را ساختهای تا مثل و مانند او باشم و بزرگترین اسم تو باشم. خداوند این

۹۷ - مؤمنون، ۱۴

۹۸ - شاهدی بر این حقیقت، تفسیر آیهی شریفهی لَقَدْ رَأَی مِـنْ آیـاتِ رَبْـهِ الْكُبْـری است به نقل از: الفین-ترجمه وجدانی، «مناظره شیخ صدوق در مجلس رکن الدولـه با اهل سنت»، ص ۹۶۳: آیه ۱۸ از سوره النّجم لَقَدْ رَأَی مِنْ آیاتِ رَبَّهِ الْكُبْری بخدا که دید محمّد (ص) در شب معراج از آیات قدرت پروردگار بزرگتر، یعنی که نشانههای بزرگتـر دید چون جبرئیل (ع) را با ششصد ملک. پر هر یکی از مشرق تا مغرب و رفرف اخضر و سدرة المنتهی و لوح محفوظ و کرسی و عرش اعظم و بهشت و دوزخ و سایر عجایـب ملکیّه و ملکوتیّه و از جمله عجایب <u>در جایی که جبرئیل به این عظمت بازمانـد صورت</u> امیر المؤمنین علیّ بن ابی طالب علیـه السّـلام را دیـد و آواز وی را شـنید آرامیـد و اطمینان پیدا نمود.

شرح دعای سحر

اسماء حسنی یعنی ائمه اطهار علیهم السلام را از نظر علم و قدرت و حکمت و بصیرت و بینایی و تمامی کمالاتی که ممکن است یک انسان داشته باشد، نمونه خود قرار داده و آنها را به عنوان الگوی کامل انسانیت به جامعه بشریت معرفی کرده است. آنها را مقصد تکامل شناخته و به انسانها دستور میدهد که بایستی همانطور به حرکات کمّی و کیفی و علمی و ایمانی خود ادامه دهید تا مثل و مانند آنها شوید و مانند آنها باشید. لذا آنها بزرگترین اسم و بزرگترین مظاهر علم و قدرت خداوند میباشند و از هر علم و هنری و سیاست و تدبیری و مدیریت و مدبریتی و امثال اینها برخوردارند و بزرگترین اسم خداوند متعالاند.<sup>۹۱</sup> یعنی

٩٩ - ترجمه جلد هفتم بحار الانوار، بخش امامت ،ج٣، بخش سيزدهم (افعال و احوال شــكفت انگیز ائمه علیهم السلام و وجوب تسلیم در مقابل آنها در تمام این موارد) ص ۲۷۴: عبد اللَّه بـــن بکر ارجانی گفت: در خدمت حضرت صادق علیه السّلام بودم در سـفری از مدینـه بـه مکه... گفتم: فدایت شوم آیا امام بین مشرق و مغرب را می بیند؟ فرمود: بس چگونه میتواند حجت و امام باشد برای مشرق و مغرب با اینکه آنها را نبیند و حکم نکند در میان ایشان. و چگونه حجت خواهد بود بر مردمی که از دیده او پنهانند نه او بر آنها قدرت دارد و نه آنها بر او؟ چگونه سفیر از جانب خدا و شاهد و گواه بر خلق است با اینکه امام آنها را نمی بیند. و چگونه حجت بر آنها است با اینکه پنهان از نظر اویند و فاصله باشد بین آنها و بین انجام مأموریت پروردگار میان آنها با اینکه خداوند ميفرمايد: وَ ما أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَانَّةً لِلنَّاس (سبا، ٢٨) مِنظور تمام مردم زمين هستند و حجت یس از پیامبر جانشین او خواهد بود با اینکه او راهنمای اختلافات بسین مسردم اسست و مدافع حقوق آنها است و قیام بامر خـدا میکنـد و داد یکـی را از دیگـری میگیـرد در صورتی که نباشد در میان آنها کسی امر خدا را میان آنها اجرا کند با اینکه میفرماید سَنُريهمْ آياتِنا فِي الْآفاق وَ فِي أَنْفُسِهمْ (فصّلت، ۵۳) پس كدام نشانهاى در آفاق جز ما هست که خدا به اهل زمین نشسان داده و <u>فرمسوده اسست سا نُریهم مِنْ آیَمَة إلَّا هِيَ أَکْبَرُ مِنْ</u> أَخْتِها(زخرف، ۴۸) كدام آيه بزرگتر از ما است. به خدا قسم بني هاشم و قريش ميداننــد چه چیز خدا به ما عطا کرده ولی حسد موجب هلاک آنها شده همان طور که شیطان را هلاک کرد. آنها میآیند پیش ما وقتی مجبور شوند و بر خود بترسند. از ما مـیپرسـند برای آنها توضیح میدهیم. خودشان اقرار میکنند که ما گواهی میدهـیم شـما دارای علم هستید بعد می روند و می گویند ما ندیدیم گمراهتر از کسانی که پیرو ایشان باشند و حرف آنها را بهذیرند.

شرح دعای سحر

بزرگترین نمونه. لذا خداوند در سوره نور و آیه نور آنها را به عنوان نمونه خود معرفی می کند. می فرماید: اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورهِ كَمِشْكَاة فِيهَا مِصْبَاحُ الْمِصْبَاحُ فِی زُجَاجَة الزُّجَاجَةُ كَانَّهَا كَوْكَبُ دُرِّیُّ یُوقَدُ مِن شَجَرَة مُّبَارِكَةَ زَیْتُونِة لَّا شَرْقِیَّة وَلَا غَرْبَیَّة یَكَادُ زَیْتُهَا یُضِیءُ ولَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُ نُورُ عَلَی نُور یَهْدِی اللَّهُ لِنُورُهِ مِن يَّشَاءُ وَيَضَرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاس وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ<sup>111</sup>

در این آیه برای هر امام معصومی از این چهارده نفر جمله مناسبی به کار میبرد. آنها نمونه خدا هستند. یعنی در علم و حکمت و دانش نمونهاند و در آیات دیگری آنها را به عنوان شهر با برکت و یا مدینه فاضله معرفی میکند.<sup>۱۰۱</sup> پیغمبر اکرم صلی الله علیه و آله و سلّم میفرماید: اُنَا مَدِیِنَةُ الْعِلْمِ وَ عَلِیٌّ بَابُهَا <sup>۱۰۲</sup>

یعنی دین و مکتب و ولایت من آن شهری است که انسانها را خداگونه و نمونه خدا بار میآورد و میپروراند پس اگر تمامی علمها و علما و یا هنرها و هنرمندان تاریخ را با این انسانهای کامل مقایسه کنیم. قطرهای در برابر دریا نمایش میدهد. پس آنها «اَکْبُرُالاَسْماء» و «اَکْبَرُ الْحُجَجْ»

ليس لله حجة اكبر منى

یعنی خداوند حجتی بالاتر و بزرگتر از من ندارد. ما همان طور لازم است در خط تکامل و ترقی باشیم تا به آنها ملحق شویم.



۱۰۰ – نور، ۳۵ ۱۰۱ – سبا، ۱۸: رَ جَعَلْنا بَيْنَهُمْ وَ بَيْنَ الْقَرَى الَّتى بارَكْنا فِيها قُرىً ظاهِرَةً وَ قَدَّرُنا فِيهَـا السَّيْرَ سيرُوا فِيها لَيالِيَ وَ أَيَّاماً آمِنِين، و ميان آنها و شهرهايى كه بركت داده بوديم، آبادىهاى آشكارى قرار داديم؛ و سفر در ميان آنها را به طور متناسب(با فاصله نزديك) مقرّر داشتيم؛ (و به آنان گفتيم:) شبها و روزها در اين آبادىها با ايمنى(كامل) سفر كنينةُ الْعِلْمِ وَ عَلِيُّ بَابُهَا ۱۰۲ – الإحتجاج على أهل اللجاج، ج۱، ص ۲۰: وَ قَرْلِهِ (ص) أَنَا مَدِينَةُ الْعِلْمِ وَ عَلِيُّ بَابُهَا

ه شرح دعای سحر

فرازدهم

ٱللَّهُمَّ اِنِّى اَسْتَلُکَ مِنْ عِزَّتِکَ بِاَعَزَّها وَکُلُّ عِزَّتِکَ عَزیزَه اَللَّهُمَّ اِنِّی اَسْتَلُکَ بِعِزَّتِکَ کُلُّها

از جملات دعای شریفه این جمله است که میفرماید: پروردگارا، من آن عزّت و عظمت تو را از تو تقاضا میکنم. گر چه عزّتی که تو عنایت کنی کوچک هم که باشد بزرگ آست، ولیکن پروردگارا، من عزّت کامل تو را و تمامی عزّت تو را از تو تقاضا میکنم.

کلمهی «عزّت» که به اصطلاح ادبیات عرب مضاعف شناخته شده یعنی ترکیبی است که دو حرفش یک جنس هستند و در یکدیگر ادغام می شوند به معنای نفوذ ناپذیری است. حالتی هست در جمادات و نباتات و حیوانات که تحت تأثیر کسی یا چیزی واقع نمی، شوند مثلاً زمینی که بسیار سخت است و آب در آن نفوذ نمی کند. عزیزه مینامند. می گویند ارض عزیزه یعنی زمینی نفوذ ناپذیر. مشاهده میکنید که آب و باران و هوا در خاکها نفوذ میکند و یا طوفان خاکها را بر می انگیزد ولیکن در کوهها تأثیر نمی کند. عزّت به معنای نفوذ نایذیری شئ و یا شخص است. عزَّت كامل مخصوص ذات مقدس خداوند متعال است. عـزّت خـدا ذاتـي و وجودی خداوند متعال است نه این که به اراده خود، خـود را نفـوذ ناپـذیر کند. و یا یک عامل خارجی وجود خدا را آن قدر سخت و محکم کند که تحت تأثير و تأثر چیزی واقع نمی شود. در شرایط میلیون ها درجه حرارت و با برابر آن درجات برودت تأثیری در ذات خدا پیدا نمی شود تا بگوئیم حرارت و یا برودت و اجسامی بسیار سنگین در ذات خدا اثری به جا بگذارد. انسانها آن چه را میدانند از مسیر تأثیر و تأثر است مثلاً كلمات در سامعهی آنها و یا در مغز و قلب آنها اثر میکند و آن را ثبت میکنند

شرح دعای سحر

و به مؤثرات آگاه می شوند. از طریق حواس پنج گانه یا از مسیر تخیلات و تصورات تمامی این معلومات از مسیر تأثیر و تأثر است. انسان متفکر که با تفکر خود میخواهد چیزی را کشف کند همان قواعد و فرمولهایی که در آنھا فکر خود را به کار میاندازد در مغز او و فکر او تأثیر مے گـذارد و آن تأثیرات ثبت می شود، ولیکن علم خداوند متعال از مسیر تأثیر و تأثر نيست. بلكه مربوط به حقيقت و واقعيت معلومات است. مـثلاً خداونـد از كجا مى داند اين آتش است و آن يخ و اين ميوه شيرين است. آن ديگر تلخ است و با این جسم مانند سنگها محکم است و هوا و گازها محکم نیست همه اینها را به علم میداند. و این از عجایب علم است که خداونـد بـدون این که از غذاها و مزه غذاها متأثر شود یکی از آنها را میداند تلخ است دیگری شیرین با این که انسان تا نچشد نمی فهمند. و روی چه حساب دقیق حرکت مخصوصی در موادی که به صورت شکر در آمده قرار میدهد که در اثر آن حرکت در ذائقه ی انسان شیرین است و این حرکت اگر زیادتر یا کمتر شود. شیرینی تبدیل به تلخی یا شوری میشود. این همه حوادث عجيب وعظيم در عالم واقع مي شود مانند انفجارات و زلزلهها و آتش فشانیها هیچ یک از اینها در ذات خدا اثری نمی گذارد تا به دلیل همان اثر بداند، این آتش است و آنجا طوفان است. پس خدا عزیز به تمام معنا است. يک حقيقت نفوذ نايذير أن چنان که اگر تمام بشريّت بنالند و بگریند؛ گریهها در ذات خدا اثری بجا نمی گذارد و همچنین اگر بخندد و با نشاط باشد همه چیز را به علم میداند و به علم کار میکند ولیکن ما انسانها هر چیزی را با احساس و تأثر میدانیم. این مسأله نفوذ ناپذیری ذات مقدس خداوند متعال است که به قول شاعر می گوید: بر دامن کبریاش ننشیند گرد گر جمله کائنات کافر گردند و خداوند در مسألهی حج می فرماید:

شرح دعای سحر

بر تمامی انسانهای روی کرهیزمین در صورت استطاعت واجب میشود به زیارت خانه خدا بروند و اگر هم کافر شدند، خدا از تمامی اهل عالم بینیاز است. کفر کفار تأثیری در ذات مقدس خدا ندارد.<sup>۱۰۳</sup>

در برابر نفوذ ناپذیری ذات مقدس خداوند تبارک و تعالی ذات انسان است که تحت تأثیر همه چیز و همه کس قرار میگیرد زیرا حقیقتاً معلومات انسان و رشد فکری و علمی او از مسیر همین نفوذ پذیری یا تأثیرات و تأثرات واقع میشود. دانشهای او از مسیر حواس پنجگانه و تجربهها و برخوردها پیدا میشود. دیدنیها از مسیر چشم ما احساس میشود و شنیدنیها از مسیر شنوایی. تفکرات و تعقلات ما انسانها هم یک سلسله احساسات مغزی و یا تأثرات قلبی است. شاید نتوانیم علمی و کمالی پیدا کنیم که بدون احساس و بدون تأثیر و تأثر در ذات ما پیدا شود. پس در اینجا میتوانیم بگوئیم نفوذ ناپذیری ما درست برابر نفوذ ناپذیری ذات مقدس خداوند متعال است.

همچنان که میتوانیم بگوئیم فقر ما برابر غنای خدا و جهل ما برابر علم خدا و همچنین ضعف ما برابر قدرت خداوند متعال است. در این رابطه لازم است بدانیم که ما با داشتن یک چنین ذاتی و خلقتی که از همه چیز متأثر میشود، چگونه و به چه کیفیّت چنان عزّتی که خداوند متعال دارد از او مطالبه میکنیم و میگوئیم پروردگارا، ما را چنان بساز که مانند تو نفوذناپذیر باشیم و عزّت داشته باشیم و حوادث طبیعت نتواند در ما اثری بگذارد. منظور از این عزّت و نفوذ ناپذیری سالم و نفوذ ناپذیری غیرسالم است. مسلّم است که تکامل انسانها متوقف بر این حقیقت است که با تمامی پدیدههای مختلف طبیعت در دنیا و آخرت ارتباط داشته باشند. از نعمتها و ثروتهای خدادادی و مقام و منصب الهی در دنیا و آخرت لذت میبرند و این لذت به معنای تأثیر و تأثر است. از وعدههای خدا و لطف خدا شوق و نشاط در آنها پیدا میشود و این شوق و نشاط

١٠٣ - فِيهِ آيَاتٌ بَيَّنَاتٌ مُقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا ولِلّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ الله غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ، آل عمران، ٩٧

شرح دعای سحر

به معنای تأثر است، خلقت انسان در دنیا یا در آخرت قابل تعویض و تبدیل نیست. همان طور که در دنیا یک جنسیّت مادی و روحی داریم که وقتی روح و جسم در یکدیگر ادغام شوند، حیات و حرکت پیدا می کنیم و اگر از یکدیگر جدا شوند به مرگ منتقل می شویم، در عالم آخرت هم همین جسم و روح ترکیبی هستیم که تمام خوشیها و آسایشهای ما از راه تأثير و تأثر است. وليكن خداوند تبارك و تعالى همان طور كه در برابر حوادث و در برابر کفر و گناه یا در برابر دشمنی و عناد دشمنان تأثّری ندارد و از آرامش ذاتی و طبیعی برخوردار است. مؤمنین را هم همین طور مجهز و مرتب میکند. مجهز به علم و قدرت که با علم خود میدانند هیچ حادثهای در وجود آنها اثر نمی کند و هیچ دشمنی نمی تواند با آنها دشمنی کند و هیچ وقت تحت تأثیر جهل و نادانی قرار نمی گیرند. از این جهت یک نفوذناپذیری سالم که به معنای عزّت است، پیدا میکنند. خدا به وجود آنها قدرت و مقاومت مىدهد، يكچنان مقاومتى كه اگر درمحاصره میلیونها درجه حرارت یا برودت قرارگیرند، ذرهای تأثر و عذابی به آنها متوجه نمی شود و هیچ وقت در وضع بهشتی آنها کم و کسری پیدا نمی شود و در برابر حوادث و خطرات نفوذناپذیری سالم دارند. از هیچ خطری تأثری در آنها پیدا نمی شود و باز در مقابل نعمتها و لذتها نفوذنایذیری سالم مثلاً تأثر آنها از نعمتهای خدا چندین هزار برابر تأثر دنیایی آنها از لذتها و نعمتهای خدا است. پس عزّت آنها به این معنا است که هیچ خطری و خوفی و عذابی و حادثهای آنها را تهدید نمىكند.

خداوند میفرماید:

إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ، فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرِ ١٠٢

م شرح دعای سحر

یعنی پرهیزکاران در باغها در کنار نهرها و جایگاه واقعی و حقیقی در شعاع ولایت پادشاهی با اقتدار زندگی میکنند.



ہ سرح دعای سحہ

فراز يازدهم

ٱللَّهُمَّ انِّى اَسْتَلُکَ مِنْ مَشِيَّتِکَ بِاَمْضاها وَكُلُّ مَشِيَّتِکَ ماضِيَه اَللَّهُمَّ انِّی اَسْتَلُکَ بِمَشِيَّتِکَ كُلِّها

پروردگارا من آن مشیّت و اراده تو را که همه جا امضاء میشود و قاطعیّت دارد از تو تقاضا میکنم. گرچه مشیّت و اراده تو همه جا قاطع و نافذ است. ولیکن پروردگارا، من چنان خواهش و تقاضایی دارم که مشیّت من مانند مشیّت تو باشد و خواهشهای من برابر خواهشهای نو. مبادا خواهشی و مشیّتی بر خلاف اراده و خواهش تو داشته باشم.

کلمه مشیّت یکی از اسماء و صفات خداوند متعال است. مشیّت و اراده دو کلمه است. اوّل کسی که مشیّت به کار می برد و در ساخت مخلوقات و موجودات اراده و آزادی دارد، ذات مقدّس خداوند متعال است. کلمه ی مشیّت از شئ گرفته می شود و شئ هم به معنای چیزی است که مقابل تصور و تعقل است. کلمه شئ که جمع آن اشیاء است و به فارسی چیز و یا چیزی نامیده می شود، یک کلمه عامی است. اسم تمام هستی ها و تمامی موجودات عالم، هر اسمی از اسماء دیگر بر یک قسمتی از مخلوقات دلالت می کند. مثلاً آسمان بر فضا دلالت می کند و زمین بر کرهی زمین، آب و هوا به همین کیفیّت. هر کدام معنای مخصوص و مشخصی دارنـد ولیکن کلمه شئ اسم عام است. بر همه کس و همه چیز دلالـت می کند. تی بر نیستی ها یعنی چیزهایی که نیستند و چیزه ایی که هستند. آن چه هست، چیزی هست و آن چه نیست چیزی هم نیست. پس چرا کلمه چیز در فارسی و یا شئ در عربی بر نیستی ها هم قابل اطلاق است. خداوند

مرح دعای سح

## أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ 10

خدا بر هر چیزی قدرت دارد و چیزی در علم شما یا در عالم پیدا نمی شود که خداوند آن را نداند یا نتواند. پس کلمه شئ بر خدا و مقدرات خدا در آيندهها و بر گذشتهها اطلاق مي شود. فلاسفه مي گويند كه آن چه هست شئ است خواه وجود خدا باشد و یا وجود خلق خدا. و یا چیزهایی که نیست می گویند چیزهایی هم که نیست شئ است. و روی این حساب بعضي مي گويند اين آيه شريفه كه مي گويد«أنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ» استثناءیذیر است. می گویند خدا بر «شئ» قدرت دارد نه بر «لا شئ» یس قدرت خدا به نیستیها تعلق نمی گیرد. بلکه به هستیها تعلق می گیرد. در این جا لازم است بررسی شود آیا این آیه شریفه که خداوند عمومیت قدرت خود را یادآوری میکند، استثناءپذیر است و یا استثناءپذیر نیست. آیهی شریفه می فرماید: خدا بر هرچیزی و بر هر کاری قادر است. امکان ندارد که کاری سبک یا سنگین قابل تصور باشد و از دست خدا بر نیاید. در این رابطه می گویند خدا بر «لا شئ» قادر نیست. یعنی خدا نمی تواند عدم آفرین باشد. بلکه وجود آفرین است بنا بر این می توانیم ادعای خدا را که می گوید بر هرچیزی قادر هستم نقص کنیم و بگوئیم که این طور نیست که تو ای خدا بر هر چیزی قادر باشی. تو آیا میتوانی عدم آفرین باشی. جواب خدا این است که عدم یعنی هیچ. عدم مانند خود عدم است. کلمه شئ بر عدم قابل اطلاق نيست و اگر هم قابل اطلاق باشد همه جا قدرت به كار مثبت تعلق مي گيرد. منفى ها خود به خود منفى هستند و اعمال قدرت لازم ندارند. فَلذا بعضى اجتماع نقيضين و يا اجتماع مثلين را در برابر خدا مطرح میکنند و می گویند اگر تو خیلی توانا و دانا هستی و هرکاری از دست تو ساخته است، میتوانی کاری بکنی که در یک ظرف زمانی، من، هم باشم و هم نباشم در یک آن هم باشم و هم نباشم. خداوند جواب میدهد که« باشم» فعل و عمل است. من می وانم به کسی که تو میخواهی وجود بدهم و او را ایجاد کنم؛ اما «نبودن» شئ نیست، عدم

شرح دعای سحر

است عدم خود به خود هست. لازم نیست کسی روی عدم کار کند، عدم با اعدام فرق دارد. اعدام يعنى نابود كردن شئ موجود. خداوند أن چه را خلق كرده مى تواند اعدام كند. اما عدم اعدام لازم ندارد. عدم خود به خود، عدم است. فعل انسان یا خدا به یک امر وجودی تعلق می گیرد یعنی خواستن چیزی یا کاری، ولیکن به امر عدمی تعلق نمی گیرد. زیرا عدم خود به خود هست. اجتماع نقیضین و یا اجتماع مثلین از این جهت محال است که شما همراه وجود تقاضای عدم کردهاید. هم باشد، هم نباشد. در عین حال که دو هستند یک باشند. دو بودن به امتیازات است. این یک مشخصاتی دارد و آن یکی مشخصات دیگر. دو شناخته می شوند اگر یک باشند و مشخصات دوئیت لغو می شود. پس این هم مانند اجتماع نقیضین است که می گوید: مشخصات باشد و نباشد. مشخصات باشد یک مسأله وجودي است. خداوند به هر مخلوقي مشخصاتي مي دهد وليكن نيست و نباشد یک مسأله عدمی است و عدم قابل تصرف و قابل تعقل نیست. پس آیه شریفه استثناءیذیر نیست. هر کاری که به نظرتان میآید و مثبت باشد، قدرت الهي به آن تعلق مي گيرد و از دست خدا ساخته است و خدا بر هرکاری توانایی دارد. مشیّت به معنای شئ آفرینی است و عدم آفرینی غلط است.

چنان که گفته شد مشیّت مصدر میمی از شئ است. در ادبیات عرب که همه جا سعی دارند تمامی لغات و کلمات از مسیر قاعده و قانون باشد برای هر نوع فعلی و هر نوع کلمهای مصدری هم بوجود آوردهاند که یک چنین مصدری را مصدر قیاسی مینامند. یعنی اصل کلمه را به صورت مفعله یا مفعل میسازند و آن را مصدر میمی مینامند. کلمه مشیّت هم از شئ است به معنای خواستن شئ و اشیاء. هر کس در فکر خود و در علم خود چیزی میخواهد و برای خواهش خود حرکت میکند، این خواستن شئ را مشیّت مینامند. شئ به اعمال و افعال و یا صنایعی می تویند که قابل وقوع است. به همین دلیل محالات شئ نیستند که مشیّت خدا به آن تعلق گیرد.

شرح دعای سحر

مثلاً یکی از محالات «طَفره» است. طَفره به معنای این است که یک موجود متحرک خود را از مبدأ به انتها برساند، بدون این که از خط وسط عبور کند. این محال است. زیرا اگر خط وسط نباشد مبدأ و منتها هم نیست. پس معنای این حرکت چنین است که شما می گوئید با حفظ مبدأ و منتها خط وسط باشد و باز می گویید وسط نباشد. از خدا عدم خواستهاید نه این که چیزی بخواهید پس کلمه مشیّت به معنای خواستن شئ است و آن چه از اشیاء و اشخاص به حساب می آید قابل وقوع است ولیکن عدم قابل وقوع نیست.



شرح دعاى سح

بحثى در مشيّت خدا و علم خدا

مشتت صرفاً به معناي خواستن شئ است. خواه شيئي باشد كه وقوع آن به دست انسان است و یا شیئی که ظهور و وقوع آن به اراده خداوند متعال است. به طور کلی هر صنعتی خواه از نوع اعمال و یا اقوال و یا عقيدهها باشد و هر نفيي بعد از اثبات كه به تعبير ديگر آن را ايجاد و اعدام نامگذاری میکنیم. همه اینها شئ هستند. مثبت و منفی هر دو شيء مي باشند، ايجاد و اعدام هر دو شئ اند زيرا عملي هستند كه به اراده کسی یا چیزی انجام می گیرند و ایجاد شئ جزء اعمال است. اعدام اشیاء هم جزء أعمال است. هر منفى بعد از مثبت كه به اراده عامل انجام می گیرد مانند کسی که می گوید می آیم یا می گوید نمی آیم. می گویم یا نمی گویم و نظیر آنها مثبت و منفی هائی که اراده عامل لازم دارد تا مثبتی را اثبات کند و یا آن را منفی نماید. همه اینها شئ هستند. فقط «عدم مطلق» که آن را عدم ازلی مینامند از دایره شئ و اشیاء خارج است يعنى كلمه شئ بر عدم مطلق اطلاق نمى شود. عدم ازلى كلمه اى است كه فلاسفه يونان آن را در برابر وجود مطلق علم كردهاند و به كتابت در آوردهاند زیرا خداوند وجود مطلق است. ازلی و ابدی است همان طور که در برابر هر وجودی عدم آن وجود هم قابل تصور است. در برابر وجود ازلی که وجود خداوند متعال است عدم ازلی را هم تصور کردهاند و در ذهن خود به آن موجودیت دادهاند و در نتیجه عدم را به اراده خداوند متعال هم غير قابل وقوع دانستهاند و عموميت قدرت خدا را در اين رابطه تخصيص دادهاند و گفتهاند عدم مطلق همان عدم ازلی است. می گویند: آیا خدا قدرت دارد چیزی را که نیست و نمیخواهد، ایجاد کند. می گویند قدرت خدا در اینجا خاتمه ییدا می کند. جواب این است که قدرت به وجود تعلق می گیرد یعنی به شیئی که قابلیت شیئیت داشته باشد. شیئی که قابلیت ایجاد و قابلیت اعدام دارد، این ایجاد و اعدام هر دو شئاند. و هر دو عمل

تنزح دعاي تحر

خدا و یا انسان هستند ولیکن عدم مطلق یعنی چیزی که نیست و خدا نمیخواهد، عدم است. اراده خدا به عدم تعلق نمی گیرد. زیرا عدم از نظر «مفهومی»، هست و وجود دارد و اراده لازم ندارد. اعدام موجود، اراده لازم دارد. ولیکن «عدم مطلق» اراده لازم ندارد. «محالات» همان عدمهای مطلقاند. منفیهای مطلق نه نفی بعد از اثبات.

لذا مولا اميرالمؤمنين عليه السلام عدم ازلى را غلط مىداند میفرماید: مفهوم عدم ازلی به معنای عدم وجود است.<sup>۱۰۶</sup> شیئی که نبوده و ایجاد شده، قابلیت اعدام دارد. پس وجود اول مثبت است و منفی بعد از مثبت است. و چون وجود خداوند متعال ازلی و ابدی است نه مسبوق به عدم بوده و نه هم ملحوق به عدم خواهد بود. تصور عدم ازلى يعنى عدم وجود خدا غلط و محال است. زيرا عدم بعد از وجود است. مربوط به موجود و معدومی است که سابقه داشته باشد. شئ که موجود می شود، مفهوم معدومیت را هم به همراه خود دارد. پس کلمه شئ به دو چیز قابل اطلاق است. اول به ایجاد موجوداتی که قابلیت ایجاد دارند و دیگری اعدام موجودات. منهای این دو کلمه شئ بر چیزی اطلاق نمی شود با این حساب مشیّت به معنای شئ خواهی و شئ طلبی است، خواه به معنای ایجاد باشد یا به معنای اعدام موجود که هر دو شئاند. با این حساب آیه «أُنَّ اللَّهَ عَلَى کُلِّ شَیْء قَدِیرٌ» استثناءپذیر نیست، یعنی نمیشود چیزی را در برابر خدا علم کرد و گفت که خدا بر این کار یا بر این چیز قدرت ندارد. محالاتی که در برابر این آیه شریفه علم کردهاند و قدرت خدا را کوچکتر از آنها شناختهاند، أن محالات عدم مطلق است. و عدم چيزي نيست كلمه شئ بر عدم اطلاق نمی شود که بگویند خدا بر این قدرت ندارد. بلکه بر عدم بعد از ایجاد چون اعدام بعد از ایجاد شئ است، خواستنی است. لذا مشیّت خدا یا خلق خدا به آن تعلق مى گيرد وليكن عدم پيش از ايجاد و يا عدم مطلق، شئ نيست.

شرح دعای *سحر* 

در ابنجا لازم است بین مشیّت خدا و اراده خدا بحث کنیم تا بدانیم و ببينيم چه کارهايي به مشيّت خدا واقع شود و چه کارهايي به اراده خدا. شما می توانید سه اسم از اسماء خداوند متعال را ردیف یکدیگر قرار دهید، رديفي كه به ترتيب اول و دوم و سوم باشد اول علم خدا دوم مشيّت خدا و سوم اراده خدا. اگر مظاهر اراده و مشیّت را از عالم خلق به سوی خدا شمارهگذاری کنیم اول اراده، دوم مشیّت، سوم علم است و اگر این شمارهگذاری را از وجود خدا به عالم خلق ردیف کنیم اول علم خدا، دوم مشيّت خدا و سوم اراده خدا. اين شماره گذاري را از جانب خدا شروع مىكنيم و مى گوئيم: اولاً علم خدا عين ذات خدا است. علم خدا مثل علم انسان نیست که کم بوده و زیاد شده است یا زیاد است کمتر شود و یا قابل تغییر باشد. علم خدا یک علم ثابت ازلی است. از ازل تا به ابد این همه حوادث که در عالم پیدا می شود، چیزی بر علم خدا اضافه نمی شود. از ازا، تا به ابد یکنواخت است. مثلاً حادثهای کوچک که میلیاردها سال بعد از این واقع می شود مانند بر زدن یک پشه و مگس با حادثهای که ميلياردها سال پيش از اين واقع شده، براي خدا يكسان است. نه آيندهها علم تازهای برای خدا ایجاد می کند و نه هم گذشتهها علم خدا را کهنه میکند. و یا مثلاً یک ذره بسیار کوچک کمتر از اتم به همان میزان برای خدا قابل کشف و مشاهده است که برابر حجم عالم. حجم تمامی عالم با این بزرگی برای خدا از حجم یک ذره بسیار کوچک واضحتر نیست. هر دو را برابر هم می داند و می خواند. و یا ذره کوچکی در اعماق تاریکیها از نظر خدا پنهانتر از چشمه خورشید نیست. تا ما بگوئیم خدا خورشید را در فضا زودتر می بیند و می داند تا یک حشره کوچکی در مرکز زمین که تاریک مطلق است. پس هرگز از علم خدا چیزی کم نمی شود. نه تازهای در علم خدا پیدا می شود و نه هم کهنهای از علم خدا خارج می شود. این علم خدا است به تمامی کائنات و حوادث کائنات.

و اما مشیّت: مشیّت صرفاً به معنای خواستن شئ است خواه آن شئ از نوع صنایع طبیعی و انسانی و یا از نوع حالات و حرکاتی باشد که در طبیعت و یا در انسان پیدا میشود. مشیّت به معنای خواستن شیئی است

تنزح دعاي تتحر

که واقع شده یا در حال وقوع است و یا در آینده واقع میشود آن چه را خدا می خواهد و در عالم قابل وقوع است و واقع هم می شود، برابر مشیت خداوند متعال است. لذا فرمودهاند: لا يَقَعُ شيٌّ في الارض و لا في السماءِ الا بمشیّت الله یعنی حادثهای یا کار و کسبی و صنعتی در زمین یا در آسمان ييدا نمى شود مكر اين كه برطبق مشيّت خدا واقع مى شود، يعنى همان چیزی که واقع شده خدا خواسته است و یا همان چیزی را که خدا می خواهد، واقع می شود. ممکن نیست حادثهای یا حرکتی در انسان یا طبيعت پيدا شود كه خدا آن را نخواسته باشد يا در حال غفلتِ خدا واقع شده باشد، زیرا غفلت برای خدا محال است. اگر چه بعضی حادثهها به عامل طبيعت واقع مي شود مانند سنگي كه از كوه مي غلطد و مي شكند و یا حیوانی را میکشد. یا باد و طوفان که برگ درخت را میریزد. گر چه اين حوادث به عامل طبيعت است وليكن بر طبق مشيّت خدا است. اگر باد و طوفان کسی را بکشد، خداوند نمی تواند خود را تبرئه کند و از قتل آن انسان رفع مسؤولیّت نماید و بگوید به من مربوط نیست، باد و طوفان او را کشته است. یا همین طور حوادث دیگر. طیّارهای که در حال سقوط است، گر چه یک تصادف طبیعی است، از اختیار همه بیرون است ولیکن از اختيار خدا بيرون نيست. خدا نمى تواند از سقوط طيّاره رفع مسؤوليّت كند و بگوید به من مربوط نیست که سقوط کرده است زیرا خدا کاملاً بر طبيعت و عوامل طبيعت محيط و مسلط است. حادثهاى از اختيار خدا خارج نمی شود. به همین مناسبت سه نوع عمل بر طبق مشیّت خدا واقع می شود. زیرا می تواند از هر سه نوع جلوگیری کند و نمی کند. اعمال انسان ها خواه از نوع اطاعت و یا از نوع معصیت بر طبق مشیّت خدا واقع می شود. یک شراب خوار می تواند بگوید که خدایا چرا گذاشتی که من شراب بخورم. مىتوانستى دهانم را ببندى يا شيشه شراب مرا بشكنى و همچنین یک قتل، خواه بهترین انسانها یا بدترین انسانها باشد به مشيّت خدا واقع مىشود. شمر بن ذىالجوشن مىتواند بگويد كه اى خدا می توانستی چشم و گوش مرا کر و کور کنی و یا اعضاء بدن مرا فلج کنی تا نتوانم چنین عملی مرتکب شوم. تمامی این حوادث خواه طبیعی مانند

شرح دعای سحر

تصادفات طبیعت و خواه مصنوعی مانند خلقت مخلوقات و یا حادثه و صنعت انسانی مانند حالات و حرکات انسانها همه اینها به مشیّت خدا است زیرا میتواند مانع آن کارها و حوادث شود، اما نمیشود.

فرق مشیّت با اراده همین <sup>است</sup> که اراده خدا به معنای فعل خدا است. هرگاه خداوند بخواهد عملی انجام دهد، خلقی را خلق کند یا به انسانی توفیق ایمان و تقوا بدهد و یا حوادث دیگری که منظّم واقع شده و مسبوق به دانایی و توانایی است . همه اینها به اراده خدا انجام می گیرد. اراده خدا یعنی کار خدا. به همین مناسبت کارهایی که در طبیعت واقع می شود گاهی منظم و عقلایی است و گاهی نامنظم و غیر عقلایی کارهای منظّم و عقلایی مانند رویش نباتات و درختها و یا خلق حشرات و یا حیوانات و یا گردش زمین و ستارگان و یا حرکت بادهای ملایم و مطبوع و پیدایش بارانهای صد در صد نافع و بدون ضرر. و اما حوادث نامنظّم مانند پیدایش زلزلهها و باد و طوفانها و غلطیدن سنگها و یا بهمنها از کوهها و یا حملات درندگان به یکدیگر و به انسانها. اعمال و حوادثی که عامل اصلی آن صد در صد طبیعت است به همین مناسبت در برابر این حادثهها بر انسانها ایرادی ندارند که چرا زلزله و یا باد و طوفان بوجود آمده و یا گاهی مشاهده می شود که بعضی انسان ها و یا حیوانات ناقص الخلقه به دنیا می آیند که دنیای طب این نقص خلقت را صد در صد مربوط به عوامل طبيعي ميداند. فرق بين كارهاي منظم و حوادث نامنظم همين است که حوادث منظم احتیاج به علم دارد. عامل با علم خود حوادث منظم را ایجاد می کند. زیرا آن حوادث منظم صد در صد مفید و عقلایی است مثلاً خلقت حيوانات و يا نباتات عوامل طبيعي كه باد و باران و حرارت باشد، علم و دانش هم لازم دارد تا آن عامل دانشمند بتواند این مواد و مصالح ساختمانی را به جا و به موقع مصرف کند. از املاح آب و خاک گل و میوه بسازد و یا حشرات و حیوانات به وجود آورد. تمامی آن چه در طبیعت است مواد خام و یا مصالح ساختمانی است به خودی خود عقل و شعوری ندارند که خود را تبدیل به گیاه و حشرات و میوهها کنند. بلکه علمی لازم است تا بر پایه علم خود املاح آب و خاک و هوا را به جا و

تنزح دعاي تتحر

منظّم مصرف کنند و از آن موجوداتی نافع و غیر مضر به وجود آورد. تا همه چيز درخلقت نباتات يا حيوانات به جا و به موقع مصرف شود وليكن حوادث نامنظم فقط عامل لازم دارد. محتاج به علم و دانش عامل نيست. مثل این که طوفانی باد و خاک بر می فشاند و خانهها را در دل خاکها مدفون می کند و یا بسیاری از حشرات و حیوانات را می کشد. پس حوادث نامنظم غیر از مصالح ساختمانی و عوامل احتیاج به چیز دیگر ندارد. بر خلاف حوادث منظّم که غیر از مواد و مصالح ساختمانی نیازمند به علم عامل است. گز چه در طبيعت آن چه واقع مى شود، عقلايى است وليكن خداوند متعال حدوث حوادث را به طورى تنظيم فرموده كه بعضىها صد در صد مربوط به عوامل طبيعت است، احتياج به علم ندارد و بعضيها علاوه بر به کارگیری عوامل طبیعت احتیاج به علم عالم دارد. در کل آن چه در عالم واقع می شود عقلایی است ولیکن خداوند خود این طور مقدر فرموده که بعضی حوادث به عامل طبیعت باشد گرچه خدا می تواند مانع تأثیر آن عوامل شود. و بعضی حوادث دیگر صد در صد مربوط به علم عامل باشد. آن چه در مسیر علم عامل واقع میشود یعنی اصل و فرع آن حادثه مربوط به علم عامل است، اراده مىنامند و آن چه به عوامل طبيعت واقع مى شود و به اراده انسان ها ظاهر مى شود آن را مشيّت مى نامند.

پس به طور کلی میتوانیم حوادث را به چهار قسمت تقسیم کنیم. قسمت اول حوادث طبیعی و صد در صد منظّم و علمی و عقلایی مانند حشرات و حیوانات و انسانها و زمین و آسمان و چیزهای دیگر که بر بلبق نظم و نظام خلق شده است. دوم حوادث طبیعی نامنظّم مانند پیدایش سیلها و زلزلهها و باد و طوفانها و امثال آن حوادثی که ظاهراً صد در صد مضرّ به حال بشریّت است. سوم حوادث انسانی منظّم یعنی کارهای منظّم انسانها و کارهای عقلایی آنها مانند خدمات به جامعه بشریّت و تعلیم و تربیت انسانها و یا حرکات و سکناتی که در اطاعت و جامعه بشریّت و انسانیت است. چهارم حرکات و حوادث نامنظّم انسانیها، حوادث و حرکات غیرعقلایی آنها که غالباً مضر به حال خودشان و مضرّ

شرح دعای سحر

به حال بشریّت است مانند دروغگوییها و خیانتها و غیبتها و تهمتها و جنگ و جدالها و نزاعها و یا پرخوریها و کمخوریها و عواملی از این قبیل که منشأ پیدایش مرضها و قتل و کشتارها میشود. آن دو قسمت حوادث منظّم خواه به وسیله انسان در وجود انسان و خواه به وسیله طبیعت در میدان طبیعت، صد در صد به اراده خدا واقع میشود. خدا است که گیاه و علف را و یا باغ و جنگل را منظّم خلق میکند. این همه میوهها و روزیها و حیوانات و حشرات دیگر و گردش زمین و آسمان و یا خسوف و کسوف ماه و خورشید و امثال آن. تمامی این حوادث عمل خداوند متعال است عامل اصلی آن خدا است که با علم و عمل خود همه چیز را منظّم و مرتب خلق میکند.

همچنین اعمال و اخلاق منظّم انسانها هم به اراده خداوند متعال واقع می شود و در این جا انسان فقط اسباب و ابزاری به دست خداوند متعال است. راستگوییها و امانتها و خدمات اجتماعی و صنایع مفید و فضائل اخلاقي و محبت انسانها به يكديگر و يا خدمت انسانها به زن و بچه خود و دیگران تمامی اعمال خیر و مفید انسان صد در صد به اراده خدا، به وسیله انسان ظاهر میشود. در آن جا که انسان فکر میکند چیزی بفهمد خدا علم و دانش در فكر او قرار مىدهد و آن جا كه انسان می خواهد عمل مفیدی انجام دهد خداوند متعال به او توفیق می دهد و او را باری می کند. تمامی حرکات و سکنات و اعمال نیک آنها و از آن جمله صنايع تربيتي و اخلاقي همه اينها به اراده خدا واقع مي شود. هم چنين اعمال منظّم حيوانات كه در محيط حيوانيت خودشان حركات عقلايي و مفیدی دارند مانند تولید نسل و تغذیه بچههای خود و لانهسازی آنها برای بچههایشان و جفتگیری آنها، همه اینها حرکات منظّم عقلایی است. گر چه حیوانات شعوری ندارند که نظام داخلی خود را درک کنند، تمامي اين نظامات خواه به عوامل طبيعت و خواه به ارادهي انسان و خواه به غريزه حيوانات همه اينها به اراده خدا انجام مى شود يعنى عامل اصلى خداوند متعال است. زنبور عسل به خودی خود شعوری ندارد که چگونه كندو بسازد و عسل تهيه كند بلكه او به ارادمى خدا وادار به اين كارها

شرح دعای تحر

می شود و همین طور هر کار خیری و عمل مفیدی که به وسیله ی انسان پیدا می شود، عامل اصلی آن خداوند متعال است. تمامی این اعمال مسبوق به اراده ی خداست. یعنی عمل خدا است، به وسیله ی طبیعت یا به وسیله ی انسان و حیوان.

و اما عوامل و اعمال غیرمنظم و یا حوادث غیرمنظّم خواه به اراده انسان باشد مانند بازی و بازیگریها و یاوه گوییها و ظلم و ستمها و امثال آن خواه به عوامل طبيعت باشد مانند سيلها و زلزلهها و باد و طوفانها و حركات نامنظمي كه در طبيعت پيدا مي شود مانند سقوط بهمنها و سنگها از کوهها و کشته شدن بعضی انسانها و یا حیوانات در اثر این سقوطها، تمامي اين اعمال و حوادث به مشيّت خدا است و به اراده خدا نیست. فرق بین مشیّت و اراده همین است که عمل ارادی خدا فعلی است که خدا انجام میدهد چنان که خلقی را خلق میکند و انسان را میآفریند و یا به انسان توفیق اعمال خیر میدهد. یک چنین کارهایی مثبت و مفيد و منظم به اراده خداست يعنى مستقيماً عمل خداوند تبارك و تعالى است، خواه اين عمل به وسيله طبيعت باشد مانند پيدايش درختها و نباتات و حشرات و حيوانات و يا به وسيله حيوانات باشد مانند اعمال منظم حیوانات از قبیل حرکات زنبور عسل و مورچگان و خواه به وسيله انسانها باشد مانند اعمال نيک انسانها. يعنى خداوند اراده به کار مىبرد و با كار و اراده خود اين حوادث منظم را مفيد مى سازد. وليكن مشيّت خدا كار خدا نيست، بلكه خواست خداست.

خواستن با انجام دادن تفاوت دارد. گاهی ما عملی را میخواهیم و آن را به مصلحت میدانیم. ولی انجام نمیدهیم و گاهی عملی را میخواهیم و انجام میدهیم. میتوانیم بگوئیم که ما بازی کودکان را میخواهیم و خودمان با آنها بازی نمیکنیم. آنها بازی میکنند و ما این بازی را به مصلحت میدانیم و یا آنها با یکدیگر مبارزه دارند و یا تمرینات دیگر و ما آنها را میخواهیم و به مصلحت میدانیم. خداوند متعال هم حوادث نامنظم طبیعت و انسانها را میخواهد ولیکن به اراده خود کاری نمیکند که بتوان یکهزارم آن عمل را به خدا نسبت داد. معصیت

شرح دعای سحر

انسانها را میخواهد ولیکن وادار به معصیت نمیکند و شرکت در گناه و معصیت ندارد که خدا کاری کند و معصیتکاران کار دیگر و یا شهادت ائمه اطهار عليهم السلام و ييغمبران و مؤمنين و ساير قتل و كشتارها را مىخواهد وليكن كارى انجام نمىدهد كه كمك قاتل باشد و بتوان قتلى ١ به قاتل و یا خدای قاتل نسبت داد. همین طور قتل و کشتار مؤمنین را و ییغمبران را در میدان جنگ میخواهد ولیکن بر قتل کفار، مؤمنین را یاری میکند. آن جا که بنده مؤمنی به امر خدا کافری را به قتل میرساند مي توانيم چند صدم أن قتل را به اراده خدا و چند صدم باقي را به اراده انسان بشناسیم یعنی آن جا که مؤمن را به محاکمه بخواهند که چرا كافرى را كشته است. خداوند مسؤوليّت قتل كافر را به عهده مي گيرد می گوید من او را باری کردم به او روحیه شجاعت دادم و قدرت بازو دادم تا بتواند دشمن خدا و دشمن خود را به قتل برساند. وليكن آن جا كه کافری مؤمنی را به قتل میرساند خداوند یک در هزار و یک در میلیونها هم کمک آن قتل نیست ولیکن می خواهد که آن قتل واقع شود و در همین خواستن هم مصلحتی وجود دارد. پس ما تمامی حوادث نامنظّم تاريخ را و يا قتل و كشتار و جنايات كفار تاريخ را مي توانيم به مشيّت خدا بدانیم، ولیکن ذرّهای نمی توانیم خدا را مسؤول این جنایت ها و حوادث بشناسیم. برخلاف جهاد پیغمبران و قتل و کشتار اولیاء خدا که می توانیم اولیاء خدا و همچنین خداوند متعال را مسؤول این قتل و کشتارها بدانیم یعنی خداوند در قتل کافر شریک مؤمن می شود و مؤمن را کمک می کند. اراده را قوی میکند لذا شریک قتل به حساب میآید. ولیکن در قتل مؤمن شریک کافر نمی شود و او را یاری نمی کند و ذرمای مسؤولیّت آن قتل را به عهده نمی گیرد. یک چنین حوادثی که ذرمای خداوند متعال در پیدایش آن حوادث مداخله ندارد و عمل کوچک و بزرگی برای ایجاد آن حوادث انجام نمي دهد. چنين حوادثي را به مشيّت خدا مي دانيم وليكن حوادث قطعی که به اراده خدا واقع می شود مانند خلق مخلوقات و یا به شركت خدا واقع مى شود مانند جنگ و جهاد اولياء خدا و پيامبران اين دو نوع حادثه را به اراده خدا و عمل خدا میدانند. پس اراده خدا از نوع عمل

شرح دعای سحر

خدا است ولیکن مشیّت خدا صرف خواستن بدون عمل است. یعنی خدا فقط میتواند جلوگیری کند ولیکن جلوگیری نمیکند.

و در اینجا لازم است اثبات کنیم که همین حوادث نامنظّم و یا قتل و کشتار کفار و منافقین که به مشیّت خدا واقع میشود، در همین حوادث هم بایستی مصلحتی باشد که خدا میتواند مانع شود اما نمیشود. اگر حادثهای منظّم یا نامنظّم در عالم واقع شود و فاقد مصلحت باشد، مسؤول آن عدم مصلحت، ذات مقدس خداوند متعال است. لازم است خداوند برای حوادث نامنظّم و قتل و جنایات کفار دلیلی بیاورد و اثبات کند که این حوادث به منظور پیدایش منافع و مصالحی است که انجام میشود. بایستی این حقیقت را بدانیم که این زندگی و عالم خلقت اسرار کتاب خداست و موادث منظّم یا نامنظّم به ما انسانها آموزش میدهد. و ما را تربیت میکند، باید بدانیم یکی از عوامل بزرگ تربیت که عامل اساسی به حساب میآید، ابتلای انسان به حوادث است.

اگر انسانها از روزی که متولد میشوند، حادثه منظّم یا نامنظّم نبینند در حد صفر میمانند و نمیتوانند معلوماتی بدست آورند. از همان روز تولد و یا شاید جلوتر در رحم مادر تا روز وفات حادثه میبیند و تمامی معلوماتی که در افراد بشر و یا به طور کلی در جامعه بشریّت پیدا شده همه اینها مولود حوادث و اتفاقات تاریخ است. یک قاعده کلی همه جا مطرح است که میگویند «یُعْرَفُ الْأَشْیاء بِآضدادها» یعنی هر چیزی و هر حادثه ای با ضد خود شناخته میشود، نور و ظلمت با هم به انسان یاد میدهند و همچنین روز و شب با هم. شبانه روز میآموزند، ضعف و قدرت مادیات باشد و یا معنویات، ضد آن پدیده را آفریده است تا هر چیزی با و به همین کیفیّت جهل و علم. خداوند برابر هر پدیده ای خواه از نوع مادیات باشد و یا معنویات، ضد آن پدیده را آفریده است تا هر چیزی با ضد خود معلم انسان باشد و انسان را بپروراند تا روزی که به ثمر برسد. اگر انسانها از ابتدای خلقت در یک نظام کامل طبیعی و انسانی قرار میگرفتند و هرگز با ضد آن چه دارند، رو به رو نمیشدند، ذرهای سطح معلومات و افکار آنها بالا نمیرفت و در حد صفر باقی میماندند. مثلاً اگر

شرح دعای سحر

انسان از ابتدای تولد تا انتها در ظلمت محض و یا در نور محض باشد نور و ظلمت نمی فهمد. پس خداوند تبارک و تعالی در برابر انسان، حوادث منظّم انسانی و طبیعی، حوادث نامنظّم انسانی و طبیعی آفریده است. تا نامنظّها انسان را به سوی منظّهها حرکت دهند و در نتیجه این حرکت، تحول و تکامل پیدا شود. شما فکر کنید اگر انسان با مرگ و مرض رو به رو نمی شد، سلامتی و حیات نمی شناخت و یا اگر با ظلم و عدالت رو به رو نمی شد و با امنیت و نا امنی مواجه نمی شد معنای امنیت و عدالت نمیدانست و به همین کیفیت سایر موارد، پس حوادث نامنظّم در زندگی انسانها و یا طبیعت عوامل زجری است که انسانها را به سوی زندگی دقيق و منظّم و توأم با عدل و امنيت حركت مي دهد. با اين حساب نمی توانیم حادثهای را منظّم یا غیر منظّم بدون نتیجه و بدون مصلحت بدانیم. گناهها و معصیتها و قتل و کشتارها سیل و زلزلهها اینها عوامل زجر و فشاری هستند که انسانها را به سوی تکامل و ترقی جلو میبرند. یس آن چه به اراده خدا پیدا می شود که پدیده های منظّم باشد یا آن چه به مشيّت خدا واقع مي شود كه يديده هاي نامنظّم باشد، همه اين ها به مصلحت بشريّت بوده و عامل تربيت انسان است.

در این فراز امام چهارم علیه السلام صفت مشیّت خدا را از خدا تقاضا میکند. تا حکمت هر حادثهای را و هر پدیدهای را خواه منظّم باشد خواه نامنظّم بداند و بشناسد. میگوید: پروردگارا من آن مشیّت و ارادهی تو را که همه جا امضاء میشود و قاطعیّت دارد از تو تقاضا میکنم. گرچه مشیّت و ارادهی تو همه جا قاطع و نافذ است. اما میخواهم چنان باشم که مانند تو آنچه میخواهم و میطلبم، نافذ و شدنی باشد.

در اینجا لازم است که این حقیقت را بدانیم آیا مشیّت و اراده در پی علم و قدرت خدا، حرکاتی است که در وجود خدا پیدا میشود که ما از آن حرکات تعبیر به علم و مشیّت میکنیم یا مشیّت و اراده، علم خداست که عملاً به کار میافتد و چیزی را که لازم است، منظّم یا نامنظّم خلق میکند، مسلم است که مشیّت و اراده و یا تفکر و تعقل در وجود ما انسانها یک حرکات وجودی است که در درون ما انجام میگیرد هر چند

تنزح دعاي تتحر

برای دیگران و یا شاید برای خودمان قابل کشف نیست. ما ابتدا میدانیم که این حرکت صلاح است لذا در پی خواستن حرکت میکنیم. دانستن و خواستن و تصمیم جدی گرفتن، هر سه حرکاتی است که در وجود ما حادث میشود. پس وجود ما با این حرکات و حوادث در معرض عروض عوارض قرار میگیرد یعنی یک تکان وجودی و یا یک حالت وجودی بیسابقه. اگر در درون ذات مقدس خداوند متعال هم یک چنین حادثههایی پیدا شود که خداوند اول علم به حادثه پیدا کند و بعد وجود آن را لازم بداند و در انتها انجام دهد لازمهاش این است که وجود خدا و حادثه پیدا شود. و یک چنین حوادثی متناسب با شأن خداوند متعال نیست. زیرا پیدایش یک حادثه تازه بدون سابقه دلیل جهل خداوند متعال است که ندانسته و یا در یک چنین زمانی حادثهای را لازم دانسته است.

خدا یک حقیقت مجرّد و بسیطی است که از ازل تا به ابد کوچکترین حادثه یتازه ای در وجود او پیدا نمی شود، علم مطلق و قدرت مطلق است. آن چه را امروز دانسته از بی نهایت زمان قبل دانسته و حادثه یتازه ای برای خدا قابل ظهور نیست. علم خدا عین ذات او است. نه مانند علم انسان که حادثه ای در ذات باشد، هم چنین مشیّت و اراده ی خدا. لذا گفته اند کلمات مشیّت و اراده مربوط به فعل خدا می شود نه ذات خدا خدا علم دارد که در چه زمانی سیل و زلزله بوجود می آید، اجازه می دهد که واقع شود، زیرا مصلحت انسان ها در این حادثه است. بدون این که شخصاً عملی انجام دهد و گاهی لازم می داند که باران رحمت خود را نازل می کند، فضا را و هوا را و صحرا و دریاها را برای نزول باران و برف آماده می کند. پس مشیّت و اراده هر دو مربوط به فعل خدا می شود. اگر حوادث نامنظم واقع می شود، می گوئیم به خواست خدا واقع شده. و حوادث منظم را می گوئیم به عمل خدا. عمل خدا و فعل خدا هر دو حادثه است در نامنظم واقع می شود، می گوئیم به خواست خدا واقع شده. و حوادث منظم را می گوئیم به عمل خدا. عمل خدا و فعل خدا هر دو حادثه است در نامیت ماین که حادثه ای در ذات خدا باشد. چون حادثه است در نامیت مان در این که حادثه ای در این دو مره می تواد می خوا می می می می می خدا. عمل خدا و فعل خدا هر دو حادثه است در نامیت می این که حادثه ای در ذات خدا باشد. چون حادثه دا می هر قابلیت نفی و اثبات دارد، می گوئیم «شاء الله و لم یشاء» خدا خواست و

شرح دعای سحر

نخواست. «اراد الله و لم یرد» اراده کرد و نکرد. ولیکن علم خدا که عین ذات خداست، قابل نفی و اثبات نیست. نمیتوانیم بگوئیم «عَلَّم الله و لَم یُعَلَّم» و یا بگوئیم «عَلَّم و لم یُعَلَّم» نه نفی در مقابل اثبات لازم است و نه اثبات در مقابل نفی بلکه یک صفت ثابت است و قابل نفی و اثبات نیست. به خلاف مشیّت و اراده، چون صفت فعل خداست قابل نفی و اثبات است. این جمله مضمون بحثی است که مولا حضرت علی بن موسی الرضا علیه السلام در مجلس مأمون عباسی با علمای زمان دارد. از جمله کسانی که دربارهی صفات خدا و ارادهی خدا با آن حضرت بحث میکرد «سلیمان مروزی» بود که ظاهراً فیلسوف زمان بوده است. بحث حضرت با سلیمان خدا قدیم میدانست و اراده را مانند علم خدا را مانند علم خدا و حیات حضرت به او فرمودند: ارادهی خدا صفت فعل خدا است و مانند علم خدا نیست، زیرا صفات ذاتی خدا مانند علم و حیات قابل سلب و اثبات نیست، ولیکن صفات فعلی خدا قابل سلب و اثبات است.<sup>۱۷</sup> میتوانیم بگوئیم اراد

۱۰۷ – احتجاج – ترجمه غفاری مازندرانی، ج۴، ص ۵۰ : احتجاج امام علی بن موسی الرضا علیه السلام بر سلیمان مروزی در مسائلی چند ..... : سلیمان گفت: یا سیّدی چه میگوئی در حق آن کسی که ارادت رب العزّه را مانند حیّ و سمیع و بصیر و قدیر آن را اسم و صفت ایزد أکبر گرداند و از أسمای واجب تعالی داند. حضرت امام الأتقیاء أبی الحسن علیّ بن موسی الرّضاء علیه السّلام فرمود یا سلیمان نه شما میگوئید که أشیاء موجود و مخلوق گردید از جهت آنکه ایزد معبود مشیّت و ارادت ایجاد آنها نمود و هرگز نمیگوئید که أشیاء حادث و موجود شد بواسطه آنکه ایزد تعالی سمیع و بصیر و مرگز نمیگوئید که أشیاء حادث و موجود شد بواسطه آنکه ایزد تعالی سمیع و بصیر و است پس این دلیل است بر آنکه اراده ربّ جلیل مثل و مانند سمیع و بصیر و قدیر نیست. سلیمان گفت: یا سیّدی حضرت عزّ و جلّ لا یزال و لم یزل مرید در أزل و أبد سلیمان گفت: نعم حضرت امام رضا علیه السّلام فرمود که: یا سلیمان پس ارادت او غیر او باشد؟ مهیمن سبحان اثبات غیر او نمودی که در أزل با او بود، یعنی چنانچه ذات او قدیم بود آن نیز قدیمست؟ سلیمان گفت: ما او را ثابت نمیدانیم. حضرت امام رضا علیه السّلام آن نیز قدیمست؟ سلیمان گفت: ما او را ثابت نمیدانیم. حضرت امام رضا علیه السّلام آن نیز قدیمست؟ سلیمان گفت: ما او را ثابت نمیدانیم. حضرت امام رضا علیه السّلام آرضاء علیه السّلام مسأله را بر او اعاده نمود و گفت: یا سلیمان البتّه آن محدث است گفت که: آیا آن محدث است؟ سلیمان گفت: آن محدث نیست. حضرت آمام رضا علیه السّلام

شرح دعای سحر

الله و لم یرد یا بگوئیم شاء الله و لم یشاء ولیکن نمی توانیم بگوئیم علم الله و لم یعلم چون علم صفت ذات است و اراده صفت فعل است. خدا اراده کرد یعنی فعلی انجام داد و خلقی را خلق کرد و اراده نکرد یعنی خلقی را خلق نکرد و یا حادثهای را نخواست. همین قابلیت سلب و اثبات دلیل است که اراده خدا صفت ذات خدا مانند علم خدا نیست. چندین مرتبه در آن مجلس سلیمان مروزی نفی و اثبات اراده را قبول کرد باز دو مرتبه برگشت اثبات کرد که اگر اراده قدیم باشد، قابلیت سلب ندارد و در انتها که به حدوث اراده اقرار می کرد و باز منکر می شد. مأمون عصبانی شد که چرا این قدر حرف خود را تکرار می کنی، اول اعتراف می کنی به حدوث اراده و باز منکر می شوی ولیکن مولا حضرت رضا علیه السلام مأمون را از پرخاش و اعتراض به سلیمان باز داشت. فرمود بگذار قانع شود که اراده خدا مانند علم خدا نیست و همچنین مشیّت خدا و سایر صفات خدا که دلالت بر

زیرا که هر چه قدیم و أزلی نباشد محدث جدیدی خواهد بود چه اگر محدث نباشد هـر آینه أزلی باشد و حال شیء از این دو وجه بیرون نیست. سلیمان گفت: ارادت او شـیء را مثل سمع و بصر و علم او است به آن چيز. امام الأتقياء يعنى: أبو الحسن الرّضا عليـه السّلام فرمود كه: پس اراده او از آن عبارت از نفس أقدس واجب تعالى بـوه؟ سـليمان گفت: نه امام علیه السّلام فرمود: پس مرید مثل سمیع و بصیر نباشد. سلیمان گفت: جز این نیست که آنچه مسموع ما گردید آنست ارادت حضرت اللَّه تعالی و تقدّس همان نفس علم واجب الوجود مقدّس است. حضرت امام الرّضا عليه السّلام فرمود كه: يا سلیمان معنی ارادت نفس او کدامست. آیا به اعتقاد تو اراده نفس ایزد أقدس آنست که او اراده کرد که حیّ یا سمیع یا بصیر یا قدیر باشد؟ سلیمان گفت: بلسی حضرت امام عليه السّلام فرمود: پس او به اراده سميع و بصير باشد؟ سليمان گفت: نه حضرت امــام رضا عليه السّلام فرمود كه: يا سليمان بنابراين قول تو، آنچه فرمودي كه: اراده كه سمیع و بصیر باشد آن را معنی نباشد زیرا که سمیع و بصیر بودن ایزد تعالی بوسیله اراده او نبود. سليمان گفت: بلي بارادت حضرت ربّ العزّت بود. در آن زمان مأمون و جمعي كه در آن مجلس حاضر بودند به خنده در آمدند. و حضرت امام الأتقيساء أبسي الحسن الرّضا عليه التّحيّة و الثّناء نيز تبسّم فرمودند و روى مسارك سه حضّار آورده گفت: ای پاران به متکلّم خراسان رفق و مدارا نمائید...

شرح دعای سحر

فعل خدا و عمل خدا می کنند. پس با این حساب گر چه اگر علم نباشد مشیّت و اراده هم پیدا نمی شود و علم مبدأ و منشأ اراده و مشیّت است ولیکن خدا وقتی اراده نکند، چیزی را خلق نمی کند. سایر صفات مانند خلق و جعل و ابداع از این قبیل است که به دلیل آفریدن و خلق کردن این صفات را پیدا کرده است.



شرح دعای سحر

فراز دوازدهم

## ٱللَّهُمَّ انِّى اَسْتَلُکَ مِنْ قُدْرَتِکَ الَّتِی اسْتَطَلْتَ بِها عَلَى کُلِّ شَیْءٍ وَکُلُّ قُدْرَتِکَ مُسْتَطِيلَه اَللَّهُمَّ اِنِّی اَسْتَلُکَ بِقُدْرَتِکَ کُلِّها

در این فراز امام علیه السلام به خداوند تبارک و تعالی عرضه می دارد که پروردگارا، من آن قدرت و توانایی تو را از تو تقاضا می کنم که به وسیلهی آن بر همه کس و همه چیز مسلّط هستی و همه چیز را در شعاع قدرت خود قرار دادهای. پروردگارا، من تمامی قدرتی که تو داری از تو می خواهم.

در این جمله هم انسان از خداوند تبارک و تعالی تقاضای قدرت و توانایی می کند. یک چنان توانایی که با قدرت خداوند متعال برابری کند. و همان طور که خداوند بر هر کاری قادر است، انسان هم بر هر کاری قادر باشد. همان طور که در بحثهای گذشته عرض شد که انسانها با این دعای شریفه و خواندن این جملات تاج و تخت خدا را از خدا مطالبه می کنند و مانند فقیری هستند که در خانهی سلطانی رفته و سلطان به او می گوید چه می خواهی و چه احتیاج داری؟ فقیر عرضه می دارد: من تاج و تخت تو را می خواهی و چه احتیاج داری؟ فقیر عرضه می دارد: من تاج و باشم و مانند تو حکمرانی کنم. البته رمز موفقیت یک سلطان علم و قدرت اوست. علم و قدرت، رمز توانایی خدا و رمز حکومت و پادشاهی او است. انسانها هم برابر دانایی خود توانایی پیدا می کنند. هر چه دانایی بیشتر باشد، توانایی زیادتر است به هر میزان که دانایی کم باشد، توانایی هم کم است. لذا گاهی حیوانات از نظر توانایی خیلی بالا هستند. مانند پرندگان

شرح دعای سحر

ولی چون از نظر دانایی در حد صفرند، توانایی برای آن ها سودی ندارد. یک کودک دو ساله و سه ساله میتواند مهار شتری را بگیرد و بر آن شتر و یا فیل حکومت کند. گر چه فیل و شتر چندین برابر آن کودک قدرت دارند. ولی کودک که از آنها داناتر و عالمتر است بر آنها حاکمیّت پیدا میکند. به همین مناسبت ائمه به ما یاد دادهاند که در این فراز و فراز بعد دانایی و توانایی خداوند متعال را مطالبه کنیم و از او بخواهیم توانایی ما را آن قدر بالا ببرد و زیاد کند که برابر توانایی خودش باشد. خداوند متعال یا ائمه اطهار علیهم السلام در هر جملهای از جملات دعا آدرس نعمتی از پس کسی که یک چنین تقاضاهایی از خدا داشته باشد بر خدا واجب میشود دعای او را مستجاب کند زیرا خودش به مردم وعده داده که از او یکچنین خواهشهایی را داشته باشند و دعا کنند و خداوند متعال دعای آنها را مستجاب کند زیرا خودش به مردم وعده داده که از او

در اینجا لازم است بدانیم به چه کیفیّت توانایی انسان بالا میرود و چه اسباب و ابزاری خداوند در اختیار انسان میگذارد تا با بکار بردن آنها قدرت توانایی انسان آن قدر بالا برود که برابر قدرت خداوند متعال باشد. رمز توانایی خداوند متعال دو چیز است: یکی از آن دو ظاهر و قابل رؤیت است و دیگری باطن و غیرقابل رؤیت میباشد.

آن چه ظاهر و قابل رؤیت است همین علت و معلولهای طبیعی و اسباب و وسایل مادی است که خداوند به کمک اینها عالم و آدم را اداره میکند. و اما آن رمز دیگر که غیر قابل رؤیت است اراده و مشیّت خداوند متعال است که آن اراده و مشیّت بر این علل و عوامل طبیعی حاکمیّت دارد و آنها را جا به جا میکند. خداوند از این دو رمز قدرت نمونه کوچکی در اختیار انسانها گذاشته است که این دو نمونه کوچک قابل گسترش است:

اول این که انسانها مانند خدا از این علل و عوامل طبیعی استفاده میکنند، عوامل طبیعت را مانند گرما و سرما و باد و باران به اختیار خود در میآورند و این عوامل را در راه منافع خود استخدام میکنند. و

ثنزح دعاي سحر

همچنین خداوند نمونهای از اراده قاهره خود را در وجود ما به کار برده است که ما نیز از اراده خود گاهی استفاده میکنیم و بر علل و عوامل طبيعت حاكميّت پيدا مي كنيم. همان طور كه در زندگي انسان ها اراده ما بر طبيعت حاكميّت دارد، در وجود خداوند متعال هم اراده او بر طبيعت و عوامل طبيعت حاكميّت دارد. خداوند مانند ما انسانها اسير علل و عوامل طبيعي نيست. اگر بخواهد در شرايط صدها هزار درجه حرارت قطعه يخي بسازد که حرارت در آن یخ اثر نکند، قدرت دارد و همچنین در شرایط هزارها درجه برودت شعله آتش و چراغی روشن کند که برودتها در آن اثر نکند. این مسأله را رسول خدا در مشاهدات معراجی خود بیان میکند و می فرماید: فرشته ای را دیدم که نیمی از برف بود و نیمی از آتش نه آتش در برف اثر می کرد و نه برف در آتش. ۲۰۰ منظور از بیان حضرت این است که قدرت اراده، حاکم بر طبیعت است. فرشتگان اسباب و ابزار ارادهی خداوند متعال اند و با ارادهی خود مانع نفوذ آتش در یخها و یا مانع نفوذ يخها در آتش مىشود. معجزات همه از اين قبيلاند. يک انسان معجزه گر و یا خداوند متعال برای زنده کردن مردگان و یا میرانیدن و کارهای دیگر طبیعی از علل و عوامل طبیعی استفاده نمی کند. اگر خداوند بخواهد در صحرای خشک کویر دریای آبی بسازد، بلافاصله تمامی مواد خاک و هوا را تبدیل به آب و یا آبها را تبدیل به خاک و سنگ می کند. پس اراده خدا حاکم بر عوامل طبیعت و عوامل طبیعت محکوم به اراده خدا است. در اینجا لازم است بدانیم که آیا این ارادهی حاکم، ذات خداوند متعال است که بر طبیعت حاکمیّت دارد و یا وسیله دیگری در

۱۰۸ – آسمان و جهان – ترجمه کتاب السماء و العالم بحار، ج۳، ص ۱۴۸: فرمود: سـپس فرشتهای شگفت انگیز دیدم نیمی از تنش آتش و نیمـی بـرف نـه آتـش بـرف را آب میکرد، نه برف آن را خاموش میکرد، و او به آواز بلند فریاد میزد: منزه است خدائی که سوز این آتش را از برف باز داشته و آن را آب نکند و سردی برف را از آتش باز داشته و خموش نشود بار خدایا که الفت دادی میان برف و آتـش الفـت انـد از میـان دلهـای بندههای مؤمنت، گفتم: ای جبرئیل این کیست؟ گفت: فرشتهای است که خـدا بـه هـر سوی آسمان و زمین گماشته و او خیرخواه تر فرشتهای است برای مؤمنان زمین...

شرح دعای *سحر* 

اختیار خداست که با آن وسیله طبیعت را می سازد و یا مانع تأثیر طبیعت می شود. مثلاً حضرت ابراهیم در میان آتش در حالی که روشن است و چندین هزار درجه حرارت دارد، نمی تواند بدن ابراهیم را گرم کند یعنی حرارت آتش در محیط بدن ابراهیم خنثی می شود. می دانیم که حرارت أتش مربوط به حركت سريع مواد أتشرزا است. أن چنان سريع حركت دارند که با سرعت حرکت خود از یک طرف نور و روشنایی میگیرند و از طرف دیگر هر فلزی را متلاشی میسازند. با چه وسیلهای خداوند حرکات سریع مواد حرارتزا را متوقف می کند تا جایی که به جای گرما، سرما بوجود مىآيد آيا وجود خود را سدى بين آن مواد حرارت زا و تن ابراهيم قرار می دهد و یا به وسیله دیگری سوای وجود در اختیار خداوند متعال است. اگر بگوئیم وجود خود را بین آتشها و یخها حاجب و مانع قرار می دهد لازمهاش این است که خدا در وجود خود تصرف کند و وجود خدا در معرض عروض عوارض قرار گیرد. هرگز امکان تصرف در وجود خدا نيست خواه به اراده خدا يا با عوامل طبيعت. فرضيههايي كه اسلام در كيفيّت افعال خداوند متعال دارد با فرضيههايي كه فلاسفه بوجود آوردهاند خیلی فرق دارد. فلاسفه بر اساس اعتقاد به یک هستی و یک اصل و براساس اعتقاد به نمایش آن هستی به صورتهای مختلف عقیده دارند که آن چه هست و حقیقت دارد فقط ذات مقدس خدا و هستی اوست و بقیه به جز نمایش وجود بیشتر نیست یعنی می گویند آن چه به صورت مخلوق و خلايق جلوه مي كند، نمايش وجود خدا به اين صورتها است نه اين كه صورتها در ذات خود و حقیقت خود چیزی سوای وجود باشند و خدا آنها را خلق كرده باشد. مثلاً مي گويند آبها به صورت قطرهها و نورها به صورت لمعهها و یا هستی ماده در حدود و ابعاد و شکلهای مختلف ظاهر می شود نه این که شکل ها و صورت ها را بیافریند و خلق کند که حقیقتی سوای اصل هستی باشد. آیا ماده که در ابعاد ثلاثه نمایش پیدا میکند و در این ابعاد اسم و وصفی غیر از ماده پیدا میکند. میتوانیم بگوئیم ماده این ابعاد و حدود را آفریده و یا ماده در لباس ابعاد و حدود ظاهر شده است. بدون این که ابعاد و حدود حقیقتی سوای ماده باشند و ماده آنها را

شرح دعای سحر

آفریده باشد و یا مثلاً آبها به صورت برف و باران و بخار و یخ و چیزهای ديگر ظاهر مي شود. آيا مي شود گفت كه درياها بخار آفريدند و يا باران و برف خلق کردند زیرا باران و برف و بخار همان آبها هستند که به این شكل ها ظاهر شدهاند نه اين كه حقيقتي سواي آب و به اضافه آب باشند و همچنین نمایش نورها در لباس لُمَعات و تابشهای مختلف. پس یک حقيقت است كه به اين صورتها ظاهر مي شود نه اين كه صورتها را خلق كرده باشد. لذا فلاسفه مي گويند آن چه خود را در لباس موجوديت نمايش می دهد عبارت است از وجود و ماهیت. وجود همان هستی نامتناهی است که در ذات خود به جز خود چیزی نیست و همه جا از وجود او پر و ملاء است. پیدایش خلاً از آن وجود و هستی محال است و همان وجود به این همه شکلها و صورت ها نمایش پیدا می کند شکلها و صورتها یک مسائل فرضى و اعتبارى هستند نه اين كه حقيقتى موجود و مستقل سوای هستی خالق باشند. همانطور که گفتیم گلها به صورت خشت نمایش میدهد و به جز گل چیزی نیست و آبها به صورت قطره نمایش میدهد و به جز آب چیزی نیست. می گویند هستی اول یعنی همان وجود مطلق یا وجود خدا در این لباسها و قیافهها ظاهر می شود و به جز خود چیزی نیست، لذا می گویند وجود آب، وجود خاک، وجود آتش و وجود انسان. شما مي بينيد كه كلمه وجود همراه هر موجودي قابل استعمال است. چیزی در عالم و یا در ذهن پیدا نمی شود که منهای کلمه وجود قابل ذكر و قابل استعمال باشد. همه جا مجبوريد بگوئيد وجود من، وجود شما، وجود خاک و آب و آتش، وجود نور و حرارت وجود الفاظ و عبارات و كلمات. وجود صداها و نغمهها.

آیا میتوانید چیزی در ذهن خود بیاورید و یا بر زبان خود جاری کنید که شئ منهای وجود باشد و یا با کلمه وجود قابل استعمال نباشد. پس همان طور که در الفاظ و عبارات کلمه وجود اصل همه چیز در استعمال است. حقیقت وجود هم اصل هستی در تمامی مخلوقات است و از این راه قائل به اشتراک وجود شدهاند یعنی همانطور که در عبارات و الفاظ کلمه وجود در هر چیزی استعمال میشود، در آفرینش و خلقت هم

شرح دعای سحر

كلمه وجود اصل تمامي صورتها و نمايشها است. و كلمه ماهيّت به جز همین صورتهای فرضی و اعتباری چیزی نیست. پس به دلیل اشتراک وجود بنا بر عقیدہ فلاسفہ که یک هستی بیشتر نیست و همان هستی خداست و بقیه نمایش آن هستی است، کلمات خالق و مخلوق و صانع و مصنوع و یا آفریننده و یا آفریدگان لغو می شود. زیرا هر چیزی به دلیل وجود برابر خداست و به دلیل شکل و قیافه مخلوق خداست و آن شکل و قيافه هم هيچ است در اين جا همان طور كه اگر دريا ادعا كند قطره آفريده است، انسان حق دارد بر دریا اعتراض کند که تو قطره را نیافریدی بلکه قطره در وجود تو بود، مثل و مانند تو بود و خود را ظاهر و آشکار کرد و یا اگر خورشید ادعا کند که این همه نور و حرارت آفریده است، می توانیم ادعای او را رد کنیم که تو نور و حرارت نیافریدی بلکه نور و حرارت بودی که در محیط تاریک آشکار شدی. همان طور که کسی نمی تواند ظهور خود و یا نمایش خود را مخلوق خود بداند و خود را خالق معرفی کند. هستی مطلق که به عقیده فلاسفه، خداست، نمی تواند ادعا کند. که این صورتها و قیافهها که نمایش او هستند مخلوق او هستند و دیگر این که صورتها و قيافهها وحد وحدودها طول وعرضها وعمقها همه اينها از لوازم وجود و هستی اول است؛ نه چیزی که خلق کرده باشد. آیا اجسام و مواد عالم مى توانند ادعا كنند كه ما حدود و ابعاد آفريدهايم. طول و عرض و عمق درست کردهایم. به آنها می گوئیم حدود و ابعاد یعنی خود شما زیرا حدود و ابعاد که با ظهور آن شکلها پیدا می شود، از لوازم وجود ماده است نه این که ماده آفریننده حدود و ابعاد باشد. آیا آتش می تواند بگوید حرارت آفریدم با این که حرارت لازمه وجود اوست و یا برف و یخ می توانند بگویند برودت أفريديم با اين كه برودت لازمه ذات آن هاست. همين طور اين ماهیّتها و حد و حدودها و شکل و قیافهها لازمه ذاتی اصلی است که با این قیافهها ظاهر شده است نه این که اصل اول این قیافهها را آفریده باشد. شما وقتی می توانید قائل به خالقیت و مخلوقیت شوید که بتوانید مخلوق را به تمام وجود از خالق جدا بشناسيد و خالق را غير از مخلوق بدانيد مانند انسانها و صنايع انسانها. صانع و مصنوع دو حقيقت جدا از

تسرح دعاي سحر

يكديگرند صانع ادعا ميكند كه من اين مصنوع را آفريدم وليكن ماده نمى تواند ادعا كند كه من اين حدود و ابعاد را آفريدم زيرا حدود ابعاد عين ماده و ماده عین حدود و ابعاد است. بنا بر این با اعتقاد به وجود یک هستی که مبدأ باشد و سایر آن چه هست، نمایش همان مبدأ باشد مانند مشتقات آب که نمایش آب است، فرضیه خالق و مخلوق و صانع و مصنوع لغو می شود. زیرا آن هستی اگر به خودی خود حدود و ابعادی است که عین ذات او و لازمه ذات اوست نه این که مخلوق او و چیزی جدا از وجود و هستی او باشد، لازمهاش این است که وجود اصلی منهای ماهیّت و ماهيت هم منهاي وجود اصلي و مخلوق وجود باشد. پس كساني كه خلق را نمایش وجود خالق دانستهاند، قضیه خالقیت و مخلوقیت را لغو کردهاند. بر اساس علم اسلام بلکه مخلوقات به تمام وجود غیر از خالق اند و خالق به تمام وجود غير از مخلوق است. خداوند ابتدا اصولى كه مصالح ساخت موجودات است، آفریده و آن اصول را با یکدیگر ترکیب نموده و از ترکیب آنها با یکدیگر این همه خلایق آفریده است. پس وجود خلق به تمام معنا متباین با وجود خالق است. مصنوع و مخلوق خالق است نه این که حدود و اعراض باشد که بر وجود خالق عارض شود و یا خالق با آن حدود و اعراض خود را ظاهر نموده باشد. بنابراین لازم است بین هستی خالق و هستی مخلوق فاصله قائل شویم و این دو هستی را غیر یکدیگر و جدا از يكديگر بشناسيم. حقيقت اين است كه مخلوقات صنايع خداوند تبارك و تعالى هستند. چيزهايي هستند كه خداوند آنها را ساخته و به وسايل زندگی مجهز کرده است. رابطه مخلوقات با خالق درست مانند رابطه صنایع انسانی با انسان است همانطور که انسانها آن چه میسازند برای ساخت صنايع خود مواد اوليه و مصالح ساختماني لازم دارند، خداوند متعال هم به همین کیفیّت آن چه میسازد برای ساخت مخلوقات خود مصالح و مواد ساختمانی لازم دارد. مثلاً خداوند انسان را میسازد این انسان که مصنوع خداست، برای ظهور در عالم ابتدا موادی لازم است تا خداوند با آن مواد تن انسان را بسازد، به همین کیفیّتی که ساخته است و بعد از آن روح و نیرویی لازم است که با آن نیرو و یا روح به این مواد بدن

ثمرح دعاى سحر

حیات و حرکت بدهد و آنها را یکدیگر متصل و مرتبط سازد زیرا مواد عالم در وضع ذاتی خود انفصالی هستند یعنی ذرات و موادی که از آن اجسام عالم ساخته می شود در ذات خود تک و تنهاست. و این ذرات منفصل با یک وسیله غیرمادی به یکدیگر اتصال پیدا میکنند زیرا ماده که در ذات خود تنها و منفصل از مواد دیگر است به خودیت خود و یا به وسيله ماده ديگر اتصال به يكديگر پيدا نمي كند. پس يک عامل اتصالي و یا یک رشته اتصالی لازم است که با آن رشته ذرات و مواد را به یکدیگر مربوط و متصل سازند تا با این ارتباط و اجتماع کنار یکدیگر حجمی و جسمی به وجود آید و نمایش پیدا کند. آن رشته اتصال روح است که دانشمندان علوم تجربي و طبيعي از آن تعبير به جاذبه ميكنند. جاذبه نيرويي است بين مواد و ذرات و بين كرات عالم كه آنها را در عين انفصال از یکدیگر به یکدیگر مربوط میکند. این نیروی جاذبه قطعات کرهی زمین را و همچنین مولکولهای آب و هوا را و اجسام دیگر را به یکدیگر اتصال داده است. از این نیروی جاذبه ائمه اطهار علیهم السلام تعبیر به «روح استمساک» کردهاند. پس خداوند اگر بخواهد از این ذرات و مواد پراکنده که در انتهای کوچکی هستند، جسمی بسازد، نیرویی و یا رشتهای لازم دارد که آن ذرات منفصله را به یکدیگر مربوط کند و یا اگر بخواهد به این ذرات و موادی که فاقد نیروی حرکت و حیاتند به آنها حیات و حرکت بدهد، لازم است نیرویی به نام روح در دل ذرات و مواد و یا اجسام قرار دهد و با ترکیب روح حیات با اجسام در آنها حیات و حرکت و خاصیتهای دیگر به وجود آورد. دراینجاست که می گوئیم آنجا که خدا بخواهد قدرت خود را به كار اندازد و با علم و قدرت خود گیاهی یا حیوانی و یا انسانی بسازد، به کار افتادن علم و قدرت خدا، اسباب و وسیلهای لازم دارد تا با استعمال آن وسيلهها و سببها قدرت خدا به كار افتد و حيات و حركت به وجود آورد. آن جا كه خدا به حضرت عيسى عليه السلام اجازه میدهد مردهای را زنده کند آن مرده با تعارف و یا با لفظ و کلام زنده نمی شود. بلکه لازم است خداوند روح حیات را در اختیار حضرت عیسی قرار دهد تا عیسی پیغمبر با افاضه آن روح در بدن مردگان آنها را زنده

شرح دعای سحر

كند همان طور كه عيسى عليه السلام با دست خالى نمى تواند و يا ممكن نیست مرده را زنده کند، خداوند متعال هم همین طور. پس برای ایجاد حیات و حرکت و یا خاصیتهای دیگر در دل اجسام و ابدان روحی و یا نیرویی غیر مادی لازم است که با آن نیروی غیرمادی در دل موجودات عالم و یا ذرات جهان حرکت و حیات ایجاد کند. در اثبات و تعریف این اصلي كه با أن حيات و حركت پيدا مي شود بحث خود را ادامه مي دهيم تا شاید حقیقت آن را درک کنیم و پس از آن بدانیم که خداوند متعال با چه وسائل و اسبابی قدرت خود را به کار میاندازد و این همه صنایع عجیب و غريب ايجاد مي كند آيات و روايات همه جا صراحت دارد بر اين كه در آفرینش هر کس و هر چیزی زوجیّت لازم است. یعنی از یک حقیقت به معنای یک مصنوعی که غیر از آن حقیقت باشد، ساخته نمی شود. تمامی مواد عالم به اضافه یکدیگر ماده هستند، چیزی اضافه بر ماده نیستند یا تمامی نورها و روشناییها به اضافه یکدیگر نور و روشنایی هستند و نمي توانند چيزي زائد بر نورانيّت باشند. پس ما اگر بخواهيم نور و ظلمت و یا سیاهی سفیدی به وجود آوریم، احتیاج به دو اصل داریم تا با به کار بردن آن دو اصل یک جا سفیدی و یک جا سیاهی ایجاد کنیم. به همین مناسبت خداوند متعال می فرماید:

## مِن كُلٍّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ 1.9

یعنی ما همه چیز را جفت آفریدهایم زیرا از یک به جز یک قابل ظهور نیست مثلاً آیا کسی میتواند از آب تنها به اضافه آب، یخ بسازد و یا از یخ تنها به اضافه یخ، آب بسازد. مجبور است چیزی بر یخ اضافه کند تا آب شود و یا چیزی از آب بگیرد تا تبدیل به یخ شود و آن حرارت است. حرارت به اضافه یخها تبدیل به آب میشود و آبها منهای حرارت تبدیل به یخ میشود. در اینجا که یک چنین صنعت سادهای از یک اصل قابل ظهور نیست چطور این همه صنایع عجیب و غریب در شکلها و

١٠٩ – حَتَّى إِذَا جَاء أَمْرُنَا وَقَارَ التَّنُّورُ قُلْنَا احْمِلْ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنٍ اثْنَيْنٍ وَأَهْلَكَ إِلاَّ مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلاَّ قَلِيلُ ، هود.۴۰

تنزح دعاى تتحر

خاصیتهای متفاوت و مختلف از یک حقیقت قابل ظهور است. لذا خداوند در آیه اول سوره انعام میفرماید:

من ابتدا برای ایجاد خلایق دو اصل آفریدهام و از ترکیب آن دو اصل با یکدیگر این همه مخلوقات مختلف و متفاوت بوجود آوردهام و آن دو اصل یکی نور است و یکی ماده. ماده که در ذات خود فاقد نورانیّت و حیات و حرکت است با ترکیب با اصل نور، روشنایی و حیات و حرکت پیدا می کند. پس می توانیم بگوئیم اصل ماده و اصل نور، رمز قدرت خداوند متعال است یعنی خداوند از اصل نور حیات و حرکت بوجود میآورد و از اصل ماده برای موجودات بدن متحرک و زنده می سازد. هر جا خداوند قدرت خود را به کار میبرد از این دو اصل که آن را آفریده است، استفاده میکند مثلاً آن جا که آبهای دریا را مانند کوه روی یکدیگر نگه میدارند. و برای حضرت موسی خیابان دریایی میسازد آن آب ها را با چه وسیلهای روی هم نگه میدارد با این که طبیعت آب، حرکت و جریان است. آن سدی که آبها را روی هم دیگر نگه داشته و مانع جریان آن می شود چیست؟ آیا خداوند به وجود خود بین آبها و ته دریا حائل شده است و یا یک دیوار غیر مرئی بین آنها و کف دریا بوجود آورده است. البته دیوار غیرمرئی نیروی عظیمی است که با آن جاذبهها پیدا می شود و اجسام عالم خود را در کنار یکدیگر حفظ میکند. همان نیروی عظیم دیواری است که آبها را پشت خود نگه میدارد و مانع جریان می شود. با این حساب رمز قدرت خواهی انسانها نیز واضح و روشن می شود. در این رابطه و برای تعریف نیروی جاذبه که تمامی موجودات عالم را به هم مربوط کرده و هر ذرهای و یا کرهای و یا عالمی را در حد خود نگه داشته است، خداوند مے فرماید:

شرح دعای سحر

اللهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرٍ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا... ال

یعنی خداوند عوالم آسمان را بدون ستونی که مرئی باشد در جای خود نگه میدارد و حفظ میکند. امام هشتم حضرت علی بن موسی الرضا علیه السلام که این آیه را تفسیر می کنند، میفرمایند: فَتَمَّ عَمَدٌ وَ لَكِنْ لَا تَرَوْنَهَا...<sup>۱۱۱</sup>

یعنی بین کرات عالم و عوالم آسمان ستونی هست ولیکن شما آن ستون را نمی بینید. یعنی آسمانها و کرهیزمین و کرهیماه و ستارگان هرکدام روی یک ستون غیرمرئی قرار گرفتهاند که نمی تواند از حد خود خارج شود. نظیر این آیه شریفه، آیه دیگری است که میفرماید: إِنَّ اللَّهَ يُمْسِکُ السَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولَا

وَلَئِن زَالَتَا إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِّن بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا "

یعنی خداوند است که این عوالم آسمان یعنی ستارگان را در جای خود نگه میدارد که مبادا زایل شود. یعنی از جای خود به جای دیگر منّتقل شود تا در نتیجه ستارگان فرو ریزند و نظام عالم مختل شود. در اینجا میپرسیم آن ستون غیرمرئی که خداوند به وسیله آن هر ستارهای

۱۱۰ – رعد، ۲

١١١ – بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، ج٥٧ ، باب ٣١ الأرض و كيفيتها و ما أعد الله للناس فيها و جوامع أحوال العناصر و ما تحت الأرضين .... ص ٥١ التَّفْسِيرُ، عَـنْ أَبِيه عَـن الْحُسَيْنِ بْن خَالِد عَنْ أَبِى الْحَسَنِ الرُّضَاع قَالَ قُلْتُ أُخْبِرْنِى عَنْ قُوْلُ اللَّهِ وَ السَّمَاءِ ذاتِ الْحُبُكُ فَقَـال الْحُسَيْنِ بْن خَالِد عَنْ أَبِى الْحَسَنِ الرُّضَاع قَالَ قُلْتُ أُخْبِرْنِى عَنْ قُوْلُ اللَّهِ وَ السَّماءِ ذاتِ الْحُبُكُ فَقَـال الْحُسيْنِ بْن خَالِد عَنْ أَبِى الْأَرْضَ وَ سَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ فَقُلْت أُخْبِرْنِى عَنْ قُوْلُ اللَّهِ وَ السَّماءِ ذاتِ الْحُبُكُ فَقَـال رَحْعَ اللَّهِ مَحْبُوكَة إلَى الْأَرْضَ وَ سَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ فَقُلْت كَيْفَ تَكُونُ مَحْبُوكَة إلَى الْأَرْضَ وَ اللَّهُ يَقُولُ مَعْبُوكَة أَبْ وَ كَلُولَ اللَّهُ وَ اللَّهُ يَقُولُ مَعْبُوكَة إلَى أَنْرَض وَ سَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ فَقُلْت كَيْفَ تَكُونُ مَحْبُوكَة إِلَى مَالارَض وَ اللَّهُ يَقُولُ عَمَتُ رَحَعَ السَّماوات بِغَيْر عَمَد تَرَوتَها فَقَالَ سُبْحَانَ اللَّهِ أَلْيَسَ يَقُولُ بغَيْر عَمَد ترونية عَمَال فَشَمَ عَمَدُ وَ لَكِنْ لَا تَرُونَ وَ اللَّهُ أَنْ عَمَ عُمَد وَ لَكِنْ لَا تَرُوتَها قَال مَنْ اللَّهِ أَلْيَسَ يَقُولُ بغَيْر عَمَد ترونية اللَّذَال اللَّهِ أَنْ قَلْ عَمَى مَعْدَر وَ اللَّعَاء فَلْتُ اللَّهِ أَلْيَسَ يَقُولُ بغَيْر عَمَد تروني يَعُولُ عَنْهُ عَنْتَى عَمَد وَى فَتَال فَشَمَ عَمَد وَ لَكِنْ نَا تُرُوتَهَا... وَ السَّماء والسته المام رضا عليه السلام و بريسيده إذ و السَّماء وذا السَماء و المام رضا عليه السلام و ما را مورد، كفتم، چكونه وابسته بزمينند با اينكه خدا ميفرمايد الله الما روا دو السَمان وا دو دود آسمانها والله أله الما من ما را بيستون كه بينيد» فرمود: سيا ولى دين والله آيا نمى فرمايد بي ما و دهان ما و ما ما ما ما مونود: بس ستونى كه بينيد» فرمود: بس ستونى هست ولى ديده نشود... (آسمان و جهان - ترجم ما را السمان و جهان ما و الله الما ما و الله الله ما حار، والله الما ما وا ما ما ما و الله الله الله أول ما ما و الله الله الما ما ما ما و ما ما ما و الله الله الله ما ما ما واله الله ما ما ما والما ما ما ما الله الله ما ما ما و الله الله الما ما واله ما ما ما واله ال

شرح دعای سحر

را و هر عالمی را مانند کرهیزمین در حد خود نگه داشته که نه به یکدیگر نزدیک میشوند و نه هم از یکدیگر فاصله میگیرند، آن ستون غیرمرئی چیست؟ آیا کرمیزمین و ماه و خورشید و یا کرات دیگر روی دست خدا و یا روی وجود خدا قرار گرفتهاند که خداوند به دست خود آنها را نگه دارد. چنین نیست که خداوند باری را به دوش خود بگیرد. او نظیر اجسام و مواد عالم نیست که هر جسمی را روی جسمی دیگر قرار دهد. او یک حقیقت بینهایت لطیف و مجردی است که بین او و عوالم دیگر کوچکترین به وجود خدا متصل شود. و از طرفی ما میدانیم که جریان این کرات و عوالم آسمانی در فضای خالی مانند جریان آب در نهر است. خداوند متعال از حرکت ستارگان تعبیر به شناوری میکند. میفرماید:

یعنی همه عوالم در فضا شناورند. اگر درست دقت کنید حرکات دوری ستارگان و یا مواد دیگر یک حرکت غیر طبیعی است. حرکت طبیعی در خط مستقیم واقع میشود مگر این که عاملی آن شئ متحرک را منحرف کند. مثلاً گلولهای که شما به هوا پرتاب میکنید این گلوله در خط مستقیم حرکت میکند. الآ این که جاذبه زمین آن گلوله را به طرف خود جذب میکند. اگر جاذبه زمین نباشد گلوله در خط مستقیم تا بینهایت حرکت میکند. هرگز کند نمیشود و به مانعی برخورد نمیکند. لازم است بدانیم که کرهیزمین یا ستارگان، با عظمتی که دارند چرا دوری مستقیم حرکت میکنند، حق این است که بایستی همه آنها در خط مستقیم حرکت میکنند، حق این است که بایستی همه آنها در خط مانند روح است. روح نیرویی است که به جمادات و نباتات و حیوانات مانند روح است. روح نیرویی است که به جمادات و نباتات و حیوانات

**۴۰، یس، ۴۰** 

شرح دعای سحر

شما به اراده خود نگاه کنید فقط اراده، تن شما را حرکت میدهد از جایی به جایی میبرد. اگر اراده نباشد روی زمین سقوط میکنید و نمی توانید خود را حفظ کنید. پس اراده چیست که بدن هفتاد و هشتاد کیلویی را از جایی به جایی حرکت میدهد، میبرد و میآورد. شما اگر یک کیلو بار بردارید به اندازه همان یک کیلو احساس سنگینی میکنید زیرا آن سنگینی روی بدن شما قرار می گیرد نه روی اراده و روح شما ولیکن با اراده خود، تن خود را حرکت میدهید. میدوانید و می پرانید و یا حیوانات عظیم الجثه با اراده خود را حرکت میدهند. این نیروی اراده که در بدن شما به اعضاء و جوارح شما اتصال پیدا کرده و با آن دست و پای خود را حرکت میدهید ممکن است آن قدر قوی شود که کوهی را با اراده از جای خود بردارید. حضرت رسول اکرم صلی الله علیه و آله و سلم که یکی از معجزاتش شقالقمر بوده است، اراده خود را به كره ماه متصل مىكند و کره ماه مانند دست و پای او در اختیارش قرار می گیرد. کارهای ارادی ثقل و سنگینی به وجود نمی آورد و رنج و زحمت ایجاد نمی کند. شما اگر سنگی را با دست خود حرکت دهید احساس سنگینی میکنید و خسته می شوید. اما اگر همین سنگ را با اراده حرکت دهید اگر به اندازه کوهی باشد بر بدن شما سنگینی نمی کند. مثلاً شما با نیروی برق این همه کارخانهها را می چرخانید و می گزدانید. اگر این چرخشها به دست شما باشد خسته می شوید. ولیکن با نیروی برق که در اختیار شماست، خستگی پیدا نمیکنید. اراده انسان شعاعی از روح مجرد است همان روحی که گاهي از آن تعبير به جاذبه ميكنند و گاهي تعبير به نيرو و قدرت و گاهي تعبير به روح. يک حقيقت بسيط و مجردي است که تمامي ذرات و کائنات را در حیطه تصرف خود قرار داده است. همان طور که این قدرت به دست خداوند متعال است و عوالم را با آن عظمتی که دارد میچرخاند و می گرداند و احساس ثقل و سنگینی نمی کند. اگر این نیرو و قدرت در اختيار انسان قرار گيرد، انسان با اين قدرت مي تواند به هر جايي برود و در هر چیزی تصرف کند مانند کسانی که نیروی برق کارخانهها در اختیار آنها است، اگر بخواهند خاموش یا روشن میکنند. یک چنین تصرفاتی را

م شرح دعای سحر

ولايت تكويني مينامند. پيغمبران يا ائمهاطهار با اين قدرت و نيرو كه در اختیار دارند می توانند هر انسانی را و یا دشمن خود را در جای خود خفه و خاموش کنند. این همان قدرتی است که در این فراز از دعای سحر، انسان از خدا تقاضا میکند. می گوید: خدایا آن قدرتی که به وسیله آن بر همه چیز مسلط هستی در اختیار من قرار بده تا من هم مانند خدای خودم بر همه کس و همه چیز مسلط باشم. لذا زمانی که دعای انسان مستجاب می شود و خداوند خواهش انسان را در این فراز از دعا به اجابت برساند، همان قدرت عظیمی که در اختیار خودش هست، یک نیروی عظیم و نامتناهی که حیات عالم و روح عالم و قدرت عالم است در وجود انسان متمرکز می کند و همچنین علم و حکمتی به انسان می دهد تا بداند که در کجا و در چه شرایطی حق دارد از این قدرت عظیم تکوینی استفاده کند. عمل انسان هایی که مجهز به یک چنین نیروی عظیمی می شوند، از نوع معجزات و از نوع صنایع طبیعت است. تمامی موجودات عالم در برابر یک چنین انسانی که دعایش مستجاب شده و خدا آن قدرت عظیم را به او بخشیده است مانند همین اسباب و ابزار برقی است که پیکرههای بیجان و بیحرکتی هستند مگر این که نیروی برق وارد وجود آنها شود و به أنها حيات بدهد. مثلاً يكي از معجزاتي كه از پيغمبر اسلام خواستهاند، شق القمر بود. كفار قريش اين طور فكر كردهاند كه تا آن روز هر نوع معجزهای که پیغمبران داشتهاند مربوط به زندگی انسان در کرهیزمین بوده است. توانستهاند مردگان را زنده کنند یا به اراده قاهره خود خیابان دریایی باز کنند و یا ماهی و نهنگ را از اعماق دریا بیرون بیاورند. پس ما از این پیغمبر یک معجزه آسمانی بخواهیم تا عاجز شود و نتواند بیاورد و در نتیجه در انظار و افکار مردم سبک شود. گفتند تو اگر پیغمبر خدایی این ماه را در آسمان دو نیمه کن، نیمی از مشرق و نیمی از مغرب و دو مرتبه به حال اول برگردد. پيغمبر اكرم به آنها وعده داد كه شب چهارده ماه که بدر کامل است این معجزه را انجام دهد. تمام مردم در وحشت بودند که چطور چنین کاری از دست یک انسان ساخته می شود. شب موعود رسول خدا اشاره فرمودند ماه دو نیمه شد. نیمی به طرف مشرق و

شرح دعای سحر

نيمي به طرف مغرب و دو مرتبه به يكديگر متصل شد. اينجا كره ماه مانند یک چراغ برقی است که نیروی برقش و روشناییاش و آن روحی که تمامی اجزای کره ماه را به یکدیگر متصل کرده است در اختیار پیغمبر است و به محض این که اراده می کند با همان نیروی عظیم کره ماه را دو نیمه می کند و دو مرتبه آنها را به یکدیگر متصل می سازد. پس این قدرت در اختیار خدا و یا در اختیار بندگان خدا نیروی برق عظیمی است که با آن، خدا و بندگان خدا هرکاری که بخواهند انجام میدهد. بنابراین خدا و يا بندگان خدا به قدرتي مجهزند که آن قدرت غير وجود آنها و در خارج وجود آنها است. بعضيها خيال مي كنند كه قدرت خدا وجود خداست يعنى مثلاً خدا با وجود خود، هواها را حركت مىدهد باد و طوفان بوجود می آورد یا با وجود خود زمین را می لرزاند و زلزله بوجود می آورد و یا کرات و یا ستارگان را در مدار خود می گرداند و میچرخاند. مانند کسی که با دست خود چرخی را بچرخاند و یا سنگی را به جایی بپراند. آیا زمانی که خداوند زلزله به وجود میآورد با ذات خود و وجود خود قطعات کرهیزمین را تکان میدهد اگر چنین باشد لازمهاش این است که خداوند در وجود خود تصرف کند و در ذات خود حادثه به وجود آورد. با این که ذات خدا در معرض عروض حوادث قرار نمی گیرد و هر گز تکانی یا حادثهای در وجود خدا پیدا نمی شود بلکه آن جا که زمین را می لرزاند نیرویی در اختیار خداست که با آن نیرو، هواها و یا گازها یا بخارها را مجهز به قدرت می کند تا با انفجار خود زمین را بلرزاند یا این که با همان نیرو که خودش آن را آفریده و در اختیار دارد مانند نیروی برق در اختیار انسانها با آن نیروی مجرد زمین را میلرزاند و یا باد و طوفان بوجود می آورد لذا می گوئیم نیرویی خارج از وجود خدا در اختیار خداست که با آن نیرو حادثه ایجاد میکند و هر عالمی را درجای خود حفظ میکند چنان که میفرماید:

اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرٍ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ۖ

شرح دعای سحر

يعنى عوالم أسمان را با پايه و ستونى بالا برده و نگه داشته كه شما آن را نمی بینید و امروز از آن پایه و ستون تعبیر به نیروی جاذبه شده است. همینطور خداوند این نیرو را که خودش آفریده و با آن حادثه ایجاد میکند این نیرو را در اختیار انسان میگذارد و انسان با به کار بردن آن نيرو به هر كارى قادر و توانا مىشود. آن جا كه به عيسى پيغمبر اجازه میدهد مردهای را زنده کند، آن مرده با تعارف و یا کلمات زنده باش، خواه آن كلمات را خدا بگوید یا پیغمبر خدا، زنده نمی شود، بلكه آنجا نیروئی به نام روح حیات در اختیار حضرت عیسی علیه السلام قرار میدهد تا با نفخ آن در بدن مردگان آنها را زنده کند. همان طور که ما انسانها با نیروی برق چرخی را به چرخش در میآوریم و آن را زنده میکنیم و اگر چنین نیرویی نباشد با لق لق زبان و با قول و بیان نمی چرخد. خدا و انبیاء نیز چنین هستند. پس خدا که مرده زنده میکند و به آن مرده روح حیات نفخ مىكند اين روح حيات غير از خداوند متعال است. و همين روح حيات را در اختیار پیغمبران و اولیاء خود قرار میدهد. پس کسانی که عقیده دارند خداوند با افاضه وجود خود و یا حیات وجودی خود، مرده را زنده می کند، سخت در اشتباهاند. آن چه خدا به انسان می دهد خواه از نوع مادیات باشد مانند مال و ثروت یا از نوع معنویات باشد مانند علم و قدرت غير از وجود خدا و ذات مقدس خداوند متعال است. در اينجا مى گوئيم خدا فيض دهنده است و انسان فقير فيض گيرنده و يا مستفيض است. فيض در اختيار خداست كه از آن تعبير به علم و قدرت مى شود و اين فیض را در اختیار انسان فقیر میگذارد و فقیر را به قدرت و ثروت می ساند. بنا بر این سه لغت و سه کلمه پیدا می شود که هر کدام از آنها موجودی مستقل هستند، غیر یکدیگر و متباین با یکدیگر. اول کلمه مُفيض يعنى فيضبخش و أن ذات مقدس خداوند متعال است. دوم كلمه فيض يعنى نيرو و قدرتى كه خداوند به كالبد ضعيف و ناتوان مىدهد و او را قوى و توانا مىكند. كلمه سوم مستفيض يعنى انسانى كه محتاج به يك چنین فیضی و مستحق چنین فیضی است این سه وجود مستقل هستند یعنی فیض و مستفیض به اراده خدا خلق شدهاند و وجود خداوند متعال

شرح دعای سحر

÷.

هم ازلی و ابدی است نه خودش، خودش را خلق کرده و نه هم عامل دیگری او را خلق کرده است.



شرح دعای سحر

فراز سيزدهم

ٱللَّهُمَّ اِنِّى ٱسْتَلُکَ مِنْ عِلْمِکَ بِٱنْفَذَهِ وَکُلُّ عِلْمِکَ نافِذٌ ٱللَّهُمَّ اِنِّى ٱسْتَلُکَ بِعِلْمِکَ کُلَّهِ

در این فراز انسان عرضه میدارد پروردگارا، من طالب آن علم نافذ تو هستم. علمی که در همه چیز نفوذ و رسوخ دارد. نافذترین علم تو را میخواهم گرچه تمامی علم تو نافذ است. ولیکن پروردگارا، من علم کامل تو را از تو مطالبه میکنم تا هر چیزی را چنان که تو میدانی، بدانم.

اين تقاضا هم مانند ساير جملات اين دعا عجيبترين خواهش هايي است که بایستی یک بنده از مولای خود داشته باشد. خداوند تا چه اندازه به انسانها میدان میدهد تا از او خواهش و تقاضا کنند. هیچکس به اندازه خدا و یا برابر با اولیاء خدا در تکمیل و تربیت انسانها حریص نیست. خداوند خیلی حرص و شتاب دارد بر این که انسانها را از این مراحل ضعف و نقص و یا جهل و نادانی نجات بدهد و آنها را به علم و حکمت خود نائل گرداند. هر اربابی و مولایی برای حفظ موجودیت خود و برای تسلط بیشتر برکسانی که درحد او نیستند تجهیزات مولویت خود را برای خود حفظ می کند. مثلاً کسی که به دلیل علم و هنر به مقام و ریاست رسیده است حاضر نیست علم و هنر خود را در اختیار دیگران بگذارد. مبادا در حد او قرار گیرند مدعی مقام و ریاست او شوند و یا کسانی که به دلیل مال و ثروت و یا سرمایه دیگر مقامی پیدا کردهاند، حاضر نیستند اسرار علمی خود را و یا قدرت و ثروت خود را در اختیار دیگران قرار دهند. می ترسند آنها را به سوی خود حرکت دهند و به قدرت و ثروت خود برسانند و می گویند اگر عقب افتادگان به ما پیشرفتگان برسند امتیازات تمامی ما لغو می شود. آن ها خود را مانند ما می دانند و حاضر به اطاعت ما

ثمرح دعاي سحر

نیستند لذا کسی را به حریم خود راه نمی دهند. امتیازات برتری خود را برای خود حفظ میکنند ولیکن خدا و اولیاء خدا چنین نیستند، آنها خیلی حریص تعلیم و تربیت هستند. عقبافتادگی انسانها برای آنها رنج آور است. خداوند در آیهای که ظاهراً در سورهی برائت است. پیغمبر اکرم صلی الله علیه و آله و سلّم را با کلمهی «حریص» تعریف میکند و میفرماید:

> لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتَّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَّحِيمُ<sup>118</sup>

یعنی پیغمبری به طرف شما آمده که بسیار حرص و شتاب دارد، شما را به جای خود و مقام خود برساند. علم و دانش خود را در اختیار شما قرار دهد و شما را به همان بهشتی ببرد که خود او رفته است.

کلمه یحرص در این آیه شریفه پیغمبر خدا را از نظر روانی تعریف می کند که خود را بی نهایت به رنج و زحمت می اندازد تا مردم را از ضعف و ذلّت برهاند، لذا همه جا اولیاء خدا راه ورودی مردم را به سوی خود باز می گذارند و بسیار حریص اند که عقب افتادگان را در علم و ثروت و قدرت به جای خود و به مقام خود برسانند و حریص ترین آنها بر تعلیم و تربیت خداوند متعال است. که در این دعای شریفه به ما انسانها یاد می دهد که علم خدا را و قدرت خدا را از او بخواهیم و مطالبه کنیم. اسماء و صفات خدا می داند و یا چنان باشیم که خدای ما هست و چنان بدانیم که خدا می داند و یا چنان باشیم که خدای ما هست و چنان بدانیم که مطالبه کنید. علم و دانش از نظر نفوذ و رسوخ در اشیاء و اشخاص به سه قسمت تقسیم می شود. اول علم سطحی که انسان ظاهر هر چیزی را می بیند و می داند و نام هر چیزی را و هر کس را بر زبان خود جاری می کند. این مرحله را تعلیم اسماء می ماند. خداوند از این علم سطحی و

۱۱۵ - توبه، ۱۲۸

شرح دعای سحر

## عَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاء كُلَّهَا

یعنی خداوند نام هر کس و هر چیزی را به آدم یاد داد و آدم به هر چیزی نگاه کرد آن را شناخت. آن جا صحرا و جنگل و جای دیگر دریا و حیوانات دریایی. این تعلیمات ابتدایی را در دوره کودکستان برای کودکان خیلی تشویق کردهاند و گفتهاند هر روز دست کودک خود را بگیرید و در بیابان و صحرا او را بگردانید و نام هر چیزی را به او معرفی کنید تا بعد از گذشتن سال هفتم کودکان شما هر درختی و هر گیاهی و هر حیوانی را بشناسند. مرحله دوم علم که از مرحله اول عميقتر است شناختن اشياء و اشخاص است به همان كيفيت و كميّت كه خداوند آنها را آفريده است. آگاهی به هندسه خلقت مثلاً هوا چطور ساخته شده و آبها و خاکها چطور ساخته شدهاند و چه خاصیتی دارند. شناختن هر چیزی به کمیت و کیفیّت و این که آیا نافع است یا مضرّ و بالاتر از این آشنایی به حکمت خلقت و حکمت آفرینش است که انسان بتواند هر چیزی را چنان که هست تعریف کند. مثلاً یک گیاهی و یا یک حیوانی از چه موادی و به چه کیفیتی ساخته شده و فرق بین انسان و حیوان چیست. چرا انسانها مكلّف به تكليف الهي هستند و حيوانات نيستند. هدف خدا از خلقت عالم و آدم چیست؟ کسانی که در این مرحله هستند و هر چیزی را به همان كيفيتي كه هست ميدانند و ميشناسند، «راسخون في العلم»<sup>١١٧</sup> شناخته میشوند. تا امروز فقط چهارده نفر به این کیفیّت شناخته شدهاند و حقیقتاً حکمت هر چیزی را میدانند و مجهولی در عالم ندارند.

علم نافذ علم سوم است. کسانی که در مرحله سوم از علم و دانش قرار بگیرند و حکمت مخلوقات و هندسه خلقت را بشناسند، هیچ وقت از خدا تقاضای بیجا نمی کنند. تقاضاهای خود را در زمانی و مکانی مطرح می کنند که صد در صد با اراده خدا موافق باشد و خدا دعای آنها را مستجاب کند. پس علم نافذ آن علمی است که فکر انسان را از مسیر

> ۱۱۶ - بقره،۳۱ ۱۱۷- آل عمران،۷- نساء،۱۶۲

تنزح دعاى تتحر

شناخت حقایق و خلایق به خدا مربوط میکند. هر چیزی را به عنوان صنعت خدا و مخلوق خدا می شناسد. افکاری که در خلایق متمرکز می شود، فقط طبیعت را و منافع طبیعت را می شناسد و تمام عمر در حال استفاده از منابع طبيعت است. خدا را همراه طبيعت نمى شناسد و شكر خدا را به جا نمى آورد و در استفاده از منابع طبيعت خدا را در نظر نمی گیرد. این یک فکری و یا یک علمی غیرنافذ است یعنی اشیاء و اشخاص را از نظر صورت و طبيعت مي بيند و مي شناسد. نه رابطه مخلوقات را با یکدیگر میشناسد و نه هم رابطه خلق و مخلوقات را با خدا مى شناسد. علم نافذ همان حكمت خداوند متعال است كه چهار كلمه است يعنى هر موجودى از موجودات و هر مخلوقى از مخلوقات مانند كتابي، است که از چهار صفحه و یا ورقه به وجود آمده و در هر زمانی صفحهای از صفحات خود را در اختیار دانشجو می گذارد. صفحه ابتدایی، صفحه متوسط، صفحه نهایی و در انتها آخرین صفحه که توأم با رشد کامل و علم كامل است. صفحه ابتدایی هر شئ این است كه ما اشپاء و اشخاص را از نظر کیفیت و خلقت بشناسیم، بدانیم و بفهمیم که هر مخلوقی چگونه و چطور ساخته شده است. این صفحه در اختیار علوم تجربی و طبیعی است. و غالباً كفار و طبيعيون در شناخت همين صفحه تمركز پيدا ميكنند و قدمی بالاتر از آن نمی روند و یا نمی توانند بروند. صفحه دوم علل مادی اشیاء و اشخاص است یعنی هر کس و هر چیزی را که میبینند، مواد اولیه آن را و يا مصالح ساختماني آن را بدانند كه در ابتدا چه بوده و به چه صورتی در آمده است. شناخت علل مادی اشیاء و اشخاص، صفحه دوم حكمت است كه انسانها بدون بهرهبرداري از تعليمات الهي و بدون اطاعت و عبادت نمى توانند اين صفحه را بخوانند و بدانند. لذا اين همه دانشمندان و فلاسفه بوجود آمدهاند و این همه مکاتب و کتابهای بشری پیدا شده است. کمتر کتابی و یا کمتر مکتبی پیدا می شود که بتواند اصول اولیّه خلقت را بداند و بشناسد. حقيقت ماده يا حقيقت روح را و كيفيّت ماده و روح را و صفحه سوم علت غایی موجودات.

شرح دعا*ی تح*ر

صفحه سوم طبيعت كه با شناخت آن سه چهارم علم در اختيار انسان قرار می گیرد و یک چهارم دیگر باقی میماند شناخت علت غایی، شناخت فایده نهایی مخلوقات و موجودات است. تمامی موجودات عالم از جمادات و نباتات و حیوانات، درختهایی هستند که هر کدام از آنها برای ییدایش ثمرات کاشته شدهاند و شاید نتوانیم خزه دریایی یا برگ گیاهی و درختی پیدا کنیم که بدون ثمر باشد. نهایت بعضی از این ثمرات را انسانها شناخته و استفاده کردهاند و بسیاری از آنها را نشناختهاند. اگر شما حشرهای یا حیوانی یا ریگی و سنگی و فلزی در عالم پیدا کنید که فاقد نتایج و ثمرات باشد می توانید اثبات کنید که در طبیعت کلمهای بدون معنا و محتوا نوشته شده است. شما یک کتاب قطور از یک دانشمندی را ورق بزنید و از اول تا آخر مطالعه کنید آیا می توانید کلمهای پوچ و بیمعنا و بیخاصیّت پیدا کنید. البته ممکن نیست مگر این که اشتباهی و یا خطای قلمی در کار باشد. همین طور این عالم آفرینش كتاب تكويني خداوندمتعال است. تمامي موجودات هم كلماتي هستند كه با قلم قدرت خدا در صفحات طبيعت نوشته و نگاشته شدهاند نه حرفی در طبيعت بيمعنا و بيمحتوا است نه هم كلمهاي و عبارتي. ثمره و فوائد هر موجودی را علت غایی آن موجود می شناسند مانند ثمراتی که از درختها ظاهر می شود یا بارانی که به وسیله ابرها ظاهر می شود. این ثمرات و یا نتایج وجودی هر مخلوقی را علت غایی آن مخلوق می شناسند. اگر از خدا بپرسی پروردگارا، این حشره مگس و یا پشه و یا میکروبها و ذره بینیها به چه منظوری و برای چه هدفی ساخته شدهاند، خداوند علت غایی آن حشره را و یا میکروب را برای انسان توضیح میدهد. اگر انسانها هر چیزی را بشناسند که به چه منظوری ساخته شده و چه فوائدی از وجود آن در نظر گرفته شده است میتوانند با استفاده از آن چه خدا در طبیعت آفریده مرگ و مرض را از بین ببرند و تمامی مشکلات خود را برطرف كنند. وليكن عجز انسان مولود جهل انسان است. و جهل انسان يعنى همین عدم آشنایی به علت غایی و فوائد نهایی هر مخلوق. شناخت علت غایی صفحه سوم طبیعت است. نه صفحهای که پشت صفحه دیگر باشد. تا

ثمرح دعاي سحر

بعد از ورق زدن واضح و آشکار شود بلکه صفحهای که در نهاد صفحه اول است. اگر توانستند صفحه اول که کیفیّت ساخت را در اختیار انسان میگذارد، بشناسند. صفحه دوم را که مصالح ساختمانی باشد میتوانند بشناسند و در صورتی که این دو را شناختند صفحه سوم برای آنها آشکار میشود که آن را علت غایی مینامند. علت غایی خلقت انسان و جهان مجهول ترین علمی است که خیلی دیرتر در اختیار انسان قرار میگیرد، مجهول ترین علمی است که خیلی دیرتر در اختیار انسان قرار میگیرد، الااقل انسان علت غایی خود را بشناسد و بداند ثمرات شجره وجود او چیست و چه چیزی بایستی باشد تا بتوانند از این شجره عجیب یعنی انسان به جا و به موقع استفاده کنند و اگر دانستند و توانستند این زندگی جهنمی دنیایی تبدیل به زندگی بهشتی آخرتی میشود ولیکن جهل انسان شاید بینهایت برابر علم او باشد.

و اما صفحه چهارم. صفحه چهارم، شناخت ذات مقدس خداوند متعال است. خدایی که اصل و حقیقت آفرینش است وجودی که آن چه بوده و هست و خواهد بود از ذرات بسیار کوچک اتمی گرفته تا کل أفرينش در اختيار اوست. بر ظاهر و باطن عالم و آدم و بر آيندهها محيط و مسلط است. کل آفرینش را اگر از نظر بزرگی و عظمت و یا از نظر قیمت و ارزش با ذات مقدس خداوند متعال مقايسه كنيم، تمام وجود عالم و آدم را در برابر آن ذات مقدّس مانند نقطه صفری در برابر بینهایت میبینیم. پس خدا یک اصلی است که تمامی آفرینش فروعی است که به اراده و به قدرت او پیدا شده و به اراده او زندگی خود را ادامه میدهند تا روزی که به ثمر برسند. اگر چه ما گفتیم علم کامل چهار کلمه است که یکی از آنها شناخت ذات مقدس خداوند متعال است وليكن اين شناسايي يك كتاب نامتناهی است و شناسایی کلمات پیش از آن، صفحاتی و عباراتی بیشتر نيستند لذا معرفت چهارم، فقط به اراده خدا قابل وقوع است. اگر انسانها از ازل تا به ابد در حال تفكر و مطالعه و كشف و اختراع و تجربه باشند، درهای ممکن نیست که بتوانند معرفت به ذات خدا پیدا کنند. گوشهای از ذات خدا یا اثر ذاتی او را بیابند و ببینند. این یک درسی است که فقط و فقط به اراده خدا به انسان تعليم داده مي شود. او بايستي خود را به بندگان

شرح دعای سحر

معرفی کند و اگر معرفی نکند برای انسان ها ممکن نیست که بتوانند از ذات و حقیقت او سری در آورند و او را چنان که هست بشناسند. مسألهای است که سهل و ممتنع است یعنی اگر شرایط یادگیری در انسان پیدا شود و انسان چنان لیاقتی پیدا کند که برای خداوند ممکن باشد خود را معرفی می کند در همین تعریف میلیونها صفحه کتاب و کتابت در اختیار انسان قرار می گیرد و اگر یک چنین آمادگی در انسان نباشد و این آمادگی را فقط خدا می داند و می شناسد نه این که خود انسان هم بداند و بشناسد. در این صورت انسانها میلیونها سال در تفکر و تعقل باشند، نمی توانند گوشهای از وجود خدا و یا اثر ذاتی و وجودی او را بیابند و بشناسند علمی است در انحصار خداوند متعال. یک انحصار طبیعی و قهری از این جهت كه تعليم آن به وسيله غير خدا ممكن نيست نه اين كه ممكن است وليكن خداوند آن علم را به خود اختصاص داده باشد و دیگران را ممنوع و محروم كند لذا ائمه اطهار عليهم السلام همه جا اصرار دارند كه اين معرفت را فقط از خدا فرا گرفتهاند و خدا بوده است که خود را به آنها معرفی کرده است. چنان که مولا می گوید: یا مَن دَلَّ عَلَی ذاتِهِ بذاتِه 11 یعنی ای خدایی که خودت مرا به سوی خود هدایت کردی و اگر خودت را به من معرفی نمی کردی برای من ممکن نبود که تو را بشناسم. یا فرمایش حضرت سجاد عليه السلام كه مى فرمايد:

بِکَ عَرَفْتُکَ وَ أَنْتَ دَلَلْتَنِي عَلَيْکَ "

یعنی پروردگارا، با تعریف و تعلیم خودت تو را شناختم تو بودی که خود را به من معرفی کردی و مرا به سوی خودت هدایت نمودی لذا به انسانها آموختهاند که همه جا دعای «اللهم عرفنی نفسک»<sup>۱۳۰</sup> را بخوانند و خود را آماده کنند تا روزی که خداوند استعداد آنها را به جایی برساند که خود را به آنها معرفی کند. این چهار کلمه علم کامل است که هر چهار

- ۱۱۸ دعای صباح
- ۱۱۹- دعای ابوحمزه ثمالی
- ١٢٠ مفاتيح الجنان، دعادر زمان غيبت

تنزح دعاي سحر

با هم شناخته می شود و یا مجهول می ماند. وقتی که انسان در شعاع تعلیمات خداوند متعال قرار بگیرد، خداوند به او قدرت و استعدادی مىدهد تا بتواند اين علم كامل را كه حكمت ناميده شده است، بدست آورد. تا آن جا که انسان آنچنان ترقی و تعالی پیدا کند که علمش هماهنگ با علم خدا شود و آن چنان که خداوند بر مدار صلاح و فساد کارهایی را انجام میدهد که اگر عملی یا اجابت دعایی مفسده داشته باشد، خداوند آن دعا را مستجاب نمی کند و چنان عملی را انجام نمی دهد و اگر اجابت دعایی و یا عملی مصلحت داشته باشد حتماً و الزاماً انجام میدهد و یا آن دعا را اجابت میکند. انسانی که در شعاع تعلیمات خدا به كمال مطلق مىرسد و خداوند آخرين درس و آخرين كلمه را به او مى آموزد، علم يک چنين انسانى هماهنگ با علم خدا مى شود و كاملاً به مصالح و مفاسد زندگی آگاه می شود. هر نوع خدمتی و یا رابطهای را و یا کلام و بیانی را از نظر این که به صلاح تمام می شود و یا مفسده دارد، میداند و میشناسد. انسان در این مرحله از فهم و دانایی همان چیزی را ترک میکند و مکروه میدارد که به صلاح نیست. خدا هم نمیخواهد یس علم انسان در اینجا نافذ می شود یعنی فهم انسان در ذات اشیاء و اشخاص رسوخ می کند و هر چیزی را به همان حقیقت و واقعیتی که دارد می داند و مى شناسد. مثلاً علم ائمه اطهار عليهم السلام اين طور است. ائمه اطهار عليهم السلام در قيام و قعود خود و يا در گفتار و رفتار خود در آنچه می گویند و می شنوند و یا عمل می کنند، صد در صد آزادند یعنی به علم خود کار می کنند و به علم خود می جنگند یا صلح می کنند و یا می روند و مى آيند نه اين كه خدا به آنها دستور دهد كه وظيفه تو اى امام مجتبى صلح با معاویه است و یا وظیفه تو ای امام حسین جنگ با یزید است. بلکه آنها به علم كامل خود مصلحت و مفسده كارها را مىدانند و چنان مىدانند كه خدا مىداند. پس حضرت مجتبى عليه السلام به علم خود صلاح مسلمانها را در صلح مىداند و امام حسين عليه السلام صلاح مسلمانها را در جنگ میداند و همین طور ائمه دیگر علیهم السلام.

شرح دعای سحر

این آخرین درجه علمی است که خداوند به انسان میدهد. نام یک چنین علم حکمت است که خداوند میفرماید:

يُؤتِى الْحِكْمَةَ مَن يَشَاء وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ومَا يَذَكَّرُ إِلاَّ أُولُواْ الأَلْبَابِ ١٣١



م شرح دعای سحر

فراز جهاردهم

## ٱللَّهُمَّ إِنِّى اَسْئُلُک مِنْ قَوْلِکَ بِاَرْضاهُ وَكُلُّ قَوْلِکَ رَضِيُّ الَلَّهُمَّ إِنِّى اَسْئُلُکَ بِقَوْلِکَ كُلِّهِ

در این فراز انسان از خدای متعال تقاضا می کند و عرضه می دارد پروردگارا، من از تو قول و بیانی را تقاضا می کنم که صد در صد مطابق قول و بیان خودت باشد و تو از آن گفته ها و عرض حاجت ها راضی هستی. یک چنین سخنانی داشته باشم که مورد پسند تو باشد. مبادا مانند انسان های سفیه و نادان در خانه تو بیایم و سخنان بی معنا و یاوه ای بگویم که خلاف گفتن و شنیدن تو باشد. مبادا در اثر عقل ضعیف و دانش کم خواهش هایی کرده باشم و یا سخنانی خلاف شأن تو باشد.

یکی از مسائلی که به مراتب ضعیف و قوی و یا به بهتر و بهتر بودن قابل تقسیم است، قول و بیان است. انسانها در گفتن و سخنرانی کردن و حرف زدن و بیان حوائج خود مختلف هستند. قول و بیان هم مانند علم و حکمت به اصطلاح فلاسفه مُقَوِّل به تشکیک<sup>۱۲۲</sup> است. یعنی به مراتب بالا و پایین و یا ضعیف و قوی و یا خوب و خوب تر قابل تقسیم است. قول و بیان از سر و صدای حیوانات شروع میشود و به سر و صدای کودکان میرسد و باز همین طور بهتر و بالاتر تا روزی که انسان علم کلی الهی را بدست میآورد و براساس علم الهی بحث میکند. هرگز سخنی نمی گوید که

۱۲۲ – اگر یک مفهوم به طور یکسان بر مصادیقش صدق کند آن را «متواطی» گویند. مثل مفهوم انسان که برای مصادیقش مثل حسب و حسین و نرگس یکسان است. اما «مشکّک» مفهومی است که صدق آن بر افرادش یکسان نیست. بلکه صدق آن بر یک فرد شدیدتر ،مقدم تر یا سزاوارتر از صدق آن بر فرد دیگر است. مثل مفهوم سفیدی که در مصادیق متعددش دارای مراتب متنوع است. مثلاً سفیدی برف بیشتر از سفیدی کاغذ است.

شرح دعای سحر

خلاف رضای خدا باشد. و یا تقاضایی و خواهشی ندارد که برخلاف مصلحت باشد. مشاهده می کنید که خواهش های کودکان از پدر و مادر خود غالباً با رای و فکر یدر و مادر دانشمند مطابق و موافق نیست. کودکان اسباب بازی می خواهند و خواهش های کودکانه دارند. پدر و مادر دانشمند، دوست دارند که کودکان عاشق قلم و کتابت و درس و علم و دانش باشند. یس زمانی که کودک از پدر و مادر خود تقاضا میکند قلم و کاغذ برایم خریداری کن تا خط بنویسم. یدر و مادر خوشحال میشوند که پسر آنها عاقل است و آن جا که داد میزنند اسباببازی، پدر ناراحت میشود که بازی و اسباب بازی برای تو چه سودی دارد. انسانها هم در برابر خدا و ائمه اطهار عليهم السلام مانند كودكان غالباً از خدا چيزهايي تقاضا می کنند که نه برای خودشان مفید است و نه هم مطابق مصلحت آنها و نه تناسب با شأن خدا دارد. در این زندگی دنیایی شاید از هزاران کلمات و خواهش که می گوئیم و بر زبان جاری می کنیم یک مورد هم مطابق مصلحت نباشد، چنان مطابقتی که خدا خشنود شود و دعای ما را مستجاب کند. دلیل عدم اجابت دعا در این زندگی دنیا همین است که غالباً أن چه مي گوئيم و از خدا خواهش مي کنيم مطابق مصلحت نيست. چقدر زیاد از صبح تا شب سخنانی بر زبان ما جاری می شود که خلاف رضای خداوند متعال است. وقتی از ییغمبر اکرم سؤال کردند یا رسول الله آیا به دلیل گفتهها و سخنانی که بر زبان ما جاری می شود و مطابق رضای خدا نیست، ما جهنمی میشویم و خدا بر ما غضب میکند؟ حضرت جمله زيبايي در جواب آنها فرمودند:

و هل يكبّ النّاس في النّار على وجوههم إلّا حصائد ألسنتهم ٢٣

۱۲۳ - پیام پیامبر، متنعربی ، ص۳۷۶: قلت یا نبیّ الله! و إنّا لمؤاخذون بما نتکلّم به؟ فقال: ٹکلتک أمّک، و هل یکبّ النّاس فی النّار علی وجوههم- أو قـال علی منـاخرهم- إلّـا حصـائد ألسنتهم».

عرض کردم: ای پیامبر خدا، آیا ما برای آنچه بدان سخن میگوییم، مؤاخذه میشـویم؟ فرمود: «مادرت به عزایت بنشیند، آیا مردم به روی– یا فرمود: بر بینیهای خــویش– در

شرح دعای تحر

یعنی مگر آتش جهنم چیزی به جز سخنان یاوه و گفتههای بیمعنای شماست؟ یعنی زبان شما بزرگترین عامل است که شما را مغضوب خداوند قرار می دهد. گفته ها و سخنانی که بر زبان انسان جاری می شود تقریباً بر سه قسم است ابتدا سخنان روزمره که دائم انسانها به یکدیگر گزارش کار خود را میدهند. سخنانی که همه شب و همه روز بر زبانشان جاری می شود و مبتلا به آن ها هستند. دوم سخنان عاقلانه و حکیمانه مربوط به مصلحت و مفسده زندگی، مانند دو نفر دانشمند که با یکدیگر مشورت میکنند که آیا چنین کاری که میخواهم انجام بدهم درست است یا نادرست و میخواهند دلائل درستی و نادرستی آن را بشناسند. سخنانی است که اگر علم نباشد در راه تعلم است و اما قسمت سوم سخنان حکیمانهای که همه جا از نوع نصیحت و موعظه و صلاح و ثواب زندگی بشر است. و این سخنان قسمت سوم باز بر دو قسم است. قسم اول سخنانی که از متن دین خدا و کتاب خدا و یا راهنماییهای ائمه اطهار عليهم السلام سرچشمه میگیرد که انسانها سعی میکنند همان حلال و حرام را بگویند که خدا حرام و حلال کرده و یا آن احکامی را صادر کنند که خدا و ائمه صادر کردهاند. مانند گفته ها و نوشتههای پیشوایان دین و علماء و مجتهدینی که در مکتب اهل البیت علیهم السلام تربيت شده و دين آنها و كتاب آنها را ترويج و تبليغ مىكنند. اين گفتهها و نوشتهها از علماء و مجتهدین بر دو قسم است آنها را به عنوان ناقص و كامل مىشناسيم و با شناخت همين نقص وكمال، فرق بين علماء و مجتهدين و ائمه اطهار عليهم السلام را بدانيم كه آيا علماء و مجتهدين که در این مکتب درس میخوانند و سعی دارند که گفتههای خداوند را بدانند و بگویند آیا آنها در این روشی که دارند مانند ائمه اطهار علیهم السلام هستند و يا با آنها فرق دارند. زيرا شما اگر مي گوئيد ائمه اطهار عليهم السلام به اين دليل عظمت دارند كه فقط احكام خدا و دستورات

آتش جز برای دست آورد زبانهایشان نگونسار میگردند؟ (پیام پیامبر، ترجمه فارسـی ، ص ۳۷۷)

همرح دعای سحر

الهی را عمل می کنند و تعلیم می دهند، علماء و مجتهدین هم همین طور هستند و آنها هم سعی دارند احکام الهی را بدانند و عمل کنند و به دیگران بیاموزند. شاید مجتهد و پیشوایی در این مذهب نداشته باشیم که در تمام عمر گناه کبیرهای مرتکب شده باشد یا گناه صغیرهای یا این که مستحبی را ترک کرده باشد و یا عمل مکروهی را انجام داده باشد. پیشوایانی پاک و منزه هستند که در تمام عمر فعل حرامی و مکروهی را مرتکب نشدهاند و واجب و مستحبی را ترک ننمودهاند. همه جا حکم خدا علیهم السلام چه فرقی دارند که باز هم موظفند در اطاعت ائمه باشند و مأمورین امام زمان علیه السلام هستند. امام زمان(عج) در حدیثی که علماء و مجتهدین را تعریف می کند و می فرماید: آنها مأمورین و حجت من هستند من هم مأمور خدا و حجت خدا هستم.

پس چه فرقی هست بین مجتهدین و علماء درجه یک و یا ائمه اطهار علیهم السلام. با همه اینها میتوانیم بگوئیم که فرق بین علماء و ائمه اطهار علیهم السلام همان فرق بین زمین و آسمان است. علما مانند مریض هستند که به نسخه طبیب عمل میکنند و ائمه مانند طبیب هستند. یک مریض که به طبیب مراجعه میکند، طبیب خلاصه علم خود را به صورت نسخه در اختیار مریض میگذارد و مریض عمل میکند و معالجه میشود آیا میتوانیم بگوئیم که مریض با همین نسخه طبیب شده است و یا این که خیلی با طبیب فاصله دارد. علماء علم خدا را از کتابها و کاغذها میگیرند، ولیکن ائمه اطهار علیهم السلام مستقیماً و بدون واسطه علم خدا را از خدا میگیرند دائم با خدا مربوطند، میگویند و میشنوند. خدا علوم و حقایق را به آنها تعلیم میدهد و آنها یاد میگیرند. آنها مانند اقیانوساند و دانشمندان که از مکتب آنها استفاده میکنند مانند

۱۲۴ – مهدی موعود-ترجمه جلد سیزدهم بحار، جواب اسحاق بن یعقوب ..... ص ۱۲۴ و امّا الحوادث الواقعة فارجعوا فیها الی رواة حدیثنا فانّهم حجّتی علیکم و انا حجّة اللّه علیهم : یعنی: حوادثی که برای شما پیش می آید، (برای دانستن حکم آنها) رجوع کنید به راویان حدیث ما زیرا آنها حجّت من بر شما هستند، و من حجّت خدا بر آنها می باشم.

شرح دعای سحر

ابر و باران. آن چه ائمهی اطهار علیهم السلام میگویند مثل این است که خدا گفته همان طور که در گفتههای خدا اشتباه نیست آنچه میگوید و میکند به جا و به موقع است، در گفتههای ائمه اطهار علیهم السلام هم اشتباه نیست. مثلاً من همین الان که در اینجا نشستهام چه وظیفهای دارم. گاهی وظیفهام را از کتاب خدا میگیرم مانند مریض هستم که نسخه گرفتهام و گاهی وظیفهام را همین الان از خود خدا میگیرم و خدا حقیقت را به من یاد میدهد که در این صورت محتاج به هیچ کتاب و فرشتهای نیستم. بهترین قول و عمل، قول و عمل مرحله چهارم است که فرشته خداوند متعال هماهنگی دارد و ذرمای اختلاف پیدا نمیشود.



شرح دعای *سح*ر

فراز يانزدهم

ٱلَلَّهُمَّ اِنِّى اَسْتَلُک مِنْ مَسائِلِکَ بِاَحَبَّها وَ كُلُّ مَسائِلِکَ اِلَيْکَ حَبِيبَه اَلَلَّهُمَّ اِنِّى اَسْتَلُکَ بِمَسائِلِکَ كُلُّها

در این فراز انسان از خدای خود تقاضا میکند و می گوید پروردگارا، دوست دارم یک چنین سؤالاتی از تو داشته باشم که بسیار در نظرت محبوبیت دارد و چنان است که گوئی خودت خواسته ای و سؤال کرده ای. پروردگارا، من تمامی آن چه مورد سؤال است و در نظر تو محبوبیّت دارد از تو تقاضا می کنم.

این فراز هم مربوط به سؤالاتی است که انسانها در دوران زندگی و یا در آیندهها دارند و یا میتوانند داشته باشند. این را میدانیم که اگر بخواهیم همه جا سؤالات انسان را که داشته و یا خواهد داشت به ارقام شمارش کنیم. و لازم است ارقام احتیاجات انسان را شمارش کنیم بایستی آن چه در عالم هست و خدا خلق کرده و همه اینها را بتوانیم شمارش کنیم. آن چه مسلم است این ارقام از حوزه عدد و شمارش انسان بیرون است و چنان است که خداوند میفرماید:

وَ إِنْ تَعُذُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لا تُحْصُوها ١٢٩

یعنی نمیتوانید ارقام نعمتی که خدا برای شما آفریده، شمارش کنید و شماره آن را به آخر برسانید. این است که در برابر هر رقم احتیاج، سؤال و خواهشی هم پیدا میشود، زمانی که احساس تشنگی میکند، آب میطلبد یا اگر احساس گرسنگی میکند غذا میطلبد و امثال اینها و این

١٢٥ - النحل،١٨: وَ إِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لا تُخْصُوها إِنَّ اللَّهَ لَغَفُورٌ رَحِيمُ

إبراهيم، ٣۴: وَ آتاكُمْ مِنْ كُلِّ ما سَأَلْتُمُوهُ وَ إِنْ تَعُدُّوا نِعْمَـتَ اللَّهِ لا تُحْصُوها إِنَّ الْإِنْسانَ لَظُلُومُ كَفَّارُ

شرح دعای *سحر* 

سؤالات انسان و خواهشهای او مطلوب خدا نیست. سؤالات براساس تفاوت درجهی علم انسان با علم خداوند متعال تفاوت پیدا میکند. انسان از دوران کودکی یا از هر زمانی که احساس نیاز و احتیاج میکند، سؤالاتی در او بوجود میآید و مخصوصاً زمانی که به عقل و شعور میرسد زندگی را و آینده را میفهمد، سؤالات و خواهشهایش چندین میلیون برابر احتیاجاتی است که دارد و یا میتواند داشته باشد. پس سؤالات انسان را در برابر قبولی خدا میتوانیم به چند قسمت تقسیم کنیم.

اول سؤالات و خواهشهای یاوه و بیمایه. بدون این که احساس نیاز کند، خواهش و تقاضایی میکند. بیشتر مانند سؤالات کودکان.

دوم سؤالاتی که براساس نیاز و احتیاج پیدا می شود. ولیکن آیا صد در صد درست و مطابق مصلحت است یا نه، فقط خدا می داند. مانند سؤالات انسان در دوران زندگی که آنچه از خدا می خواهد، احساس می کند که نیازمند به آن است. ولیکن آیا الآن برای او مصلحت است یا نیست؛ فقط خدا می داند و انسان نمی داند.

سوم سؤالات صد درصد بر پایهی احتیاجات و دارای مصلحت. چنان مصلحتی که خدا میداند و مطابق رأی خداوند متعال است. سؤالات مرحلهی سوم در برابر سؤالات آن دو مرحلهی اول مانند گوهری در اقیانوس است که بایستی خیلی زیاد درجهی علم و معرفت انسان بالا باشد تا همان چیزها را برای خود بخواهد که خدا میخواهد و یا همان طور که در نظر انسان مطابق مصلحت است، در علم خدا هم مطابق مصلحت باشد.

به طور کلی انسان خبر ندارد که در آیندهها به چه چیزهایی احتیاج پیدا میکند و چه خواهشهایی بایستی از خدا داشته باشد. زیرا خواهشها بر پایه احتیاجات است. یعنی چیزی را از خدا میخواهیم که به آن احتیاج داریم و به چیزی احتیاج داریم که آن را میدانیم. انسان تا ارقام احتیاجات خود را نداند، از خداوند متعال خواهش و تمنایی هم ندارد. لذا شاید در عالم ارقام احتیاجات ما بینهایت و نزدیک به بینهایت باشد. بعضی عرفا رقم فقر انسان را در برابر غنای خدا قرار دادهاند و گفتهاند به میزانی که خداوند غنی است انسان هم فقیر است. فقر انسان در برابر غنای خدا قرار

تنزح دعاي سحر

مى گيرد چون غناى خدا بى نهايت است، محدوديت ندارد. براساس اين فقر بینهایت، ارقام خواهش و تمنا هم بینهایت است و هرگز توقف نمی پذیرد و تمامی این ارقام را فقط خدا میداند. خدا میداند که انسان در هر زمانی احتیاج به چه چیزی دارد و چه چیزی از خداوند متعال میخواهد به همين مناسبت اگر ارقام خواهش ها به خود انسان واگذار شود ارقام و خواهشهای محدودی پیدا میکند و هرگز ارقام محدود یک خواهش نامحدود را بر نمی کند زیرا انسان و خواهش های انسان نامحدود است. انسان خیال می کند که اگر چند رقمی از مال و ثروت و یا قدرت داشته باشد کاملاً سیر می شود و به مقصد می رسد و اما زمانی که به ارقام خواهش خود نایل شد باز خواهشهای دیگری در او پیدا میشود. نمی توانیم در تاریخ انسانی را پیدا کنیم که به آن چه داشته و رسیده قانع شده باشد. قانع به این معنا که ظرفیت وجودی او پر شده باشد و دیگر چیزی را نداند و نخواهد. یک چنین انسانی نه در گذشتهها پیدا شده و نه هم در آینده پیدا می شود. به همین مناسبت این دعا به ما یاد میدهد که خدایا آن خواهشهایی در من پیدا شود که نزد تو محبوبیت دارد و تو آن را برای من صلاح میدانی. در اینجا انسانهای عارف ارقام خواهش و تمنای خود را به خدا واگذار میکنند و می گویند، پروردگارا، یک چنان سؤالات و خواهش هایی در ما ایجاد کن و چیزهایی را به ما ببخش که خودت آن را می خواهی و دوست داری، مبادا مانند کودکان باشیم که ارقام کودکانهای خلاف مصلحت از خدای خود تقاضا کنیم و از آنچه خدا برای ما مقرر كرده است؛ محروم شويم.

مولا امیرالمؤمنین علیه السلام یک جمله دعایی دارد که با گفتن آن، خواهش و تقاضایی از خدا میکند که عرفا و دانشمندان این جمله را در عالم دعا و نیایش از معجزات شناخته اند. عرضه میدارد: **اله**ی أنت کما احبّ فاجعلنی کما تحبّ. <sup>۱۲۶</sup>

شرح دعای سحر

یعنی پروردگارا، تو چنان خدایی هستی که من دوست دارم و بایستی دوست داشته باشم. خدایی هستی که تمام ایدهها و آرزوهای خود را هر چه بهتر و بزرگتر و بالاتر در تو مییابم و در تو میبینم آیا من بنده تو چنان هستم که خدای من تمامی خواهشها و آرزوهای خود را هر چه بهتر و بالاتر در من بیابد، آیا آن چنان که خدا برای من هست، من هم برای خدا هستم. البته از طریق مقابله به مثل همان طور که خدا برای ماست و قدرت دارد ما را به تمامی آرزوهایمان برساند و باز آرزوهای بهتر و بالاتری در فکر ما ایجاد کند و ما را برساند، از طریق مقابله به مثل، ما انسانها نیز برای خدا بایستی چنان باشیم که خدا برای ما هست یعنی با فکر و علم و عمل خود به خدای خود میدان دهیم و امکاناتی در اختیار بسازد که دوست دارد، ما را چه از ما میخواهد و دوست دارد، ما را چنان

در اینجا ضمن این فرمایش از مولای متقیان علیه السلام در چند مورد بحث پیدا میشود که لازم است بررسی شود. بحث اول که این خدا بایستی چگونه و چهطور باشد تا ما انسانها آن چنان که شایسته است او را دوست بداریم آیا این شناسایی به دست ما و فکر و اراده ما است یا لطفی است که از جانب خدا برای ما مقدر میشود. بحث دوم این که در اینجا مقابله به مثل بین انسان و خدا چه معنایی دارد آیا آن چنان که ما آرزوهایی داریم و خدا ما را به آرزوهای خود میرساند، خداوند متعال هم آرزوهایی برای ما دارد که ما بایستی خدا را به آرزوهای خودش برسانیم. چگونه ممکن است چنان امید و آرزوهایی که انسان به خدا دارد خدا هم برای انسان داشته باشد. و بحث سوم این است که آیا من قدرت دارم خود ما چنان بسازم و آماده کنم که پسند خدا باشم و یا این کار به دست خداوند متعال است تا ما را چنان که پسند است م آیا من قدرت دارم خود ما مین بسازم و آماده کنم که پسند خدا باشم و یا این کار به دست مداوند متعال است تا ما را چنان که پسند او هستیم بسازد. پس از دست ما چه کاری ساخته است.

۴۹۹: إلهی کفی بی عزّا أن أکون لک عبدا، و کفی بی فخرا أن تکون لی ربّـا، <u>أنــت کمـا</u> احبَ فاجعلنی کما تحبّ.

شرح دعای سحر

راجع به بحث اول كه چطور مى شود انسان مانند مولا امير المؤمنين عليه السلام عاشق خدا و فريفته خدا مى شود آن چنان كه تمامى موجودیت و هستی خود را در راه خدا بذل و بخشش میکند و عرضه مىدارد پروردگارا، تو چنان هستى كه من دوست مىدارم. مىيرسيم يا اميرالمؤمنين عليه السلام خدا چيست و چطور است كه اين طور تو را جذب خود نموده و تو فريفته جمال و جلال او شدهاي. مولا در اينجا لازم است مدارک معارف خود را ذکر کند. می گوید: آن محبوب و معشوقی که مورد اعتماد و اتکای من است و می توانم برای همیشه به او متکی باشم و در صورتی که در یناه او هستم هیچ خطری و محرومیتی مرا تهدید نمی کند اولاً بایستی یک موجود ازلی و ابدی باشد. به خود متکی باشد، روی پای خود بایستد و استقلال کامل و آزادی کامل داشته باشد. تحت تأثیر کسی یا چیزی قرار نگیرد و ذرمای نیاز و احتیاج ذاتی و عملی نداشته باشد، از شباهت به انسانها که سرایا احتیاج هستند، منزه و مبرا باشد. بر هر کاری و بر هر چیزی قدرت کامل داشته باشد. نزدیکترین آفریننده به هر کسی و هر چیزی باشد زیرا اگر بین او و اشیاء و اشخاص فاصلهای وجود داشته باشد در این صورت رابطه او از بندگان او قطع می شود. بایستی محیط و مسلط و نامتناهی باشد زیرا اگر ذرهای در وجود خود محدودیت داشته باشد، به میزان همان محدودیت ناتوان است و نمی تواند در خارج حد وجودی خود تصرفاتی داشته باشد. و اگر تصرفاتی داشته باشد نیازمند به کسی یا چیزی و یا اسباب و ابزاری هست که آن خلأ وجودی را پر کند. و اراده خدا را از آن فاصله به کسی یا چیزی برساند. بایستی عالم مطلق باشد و کوچکترین خطایی یا اشتباهی در وجود او راه نیابد زیرا به هر میزانی که ضعف دانایی داشته باشد، ضعف توانایی دارد و دیگر نمی تواند بندگان خود را بر طبق یک نقشه کامل سافریند و اداره کند.

خلاصهی فرمایشات مولا علیه السلام این است که خدای من بایستی از تمامی نقائص و احتیاجاتی که در جهان مخلوقات نمایش پیدا می کند مبرا و منزّه باشد و کوچکترین نقص وجودی یا دانایی و توانایی نداشته

شرح دعای سحر

باشد و همچنین از فضائل و کمالات به آن کیفیتی که در عالم خلق و جهان مخلوقات پيدا مي شود منزه و مبرا باشد. زيرا اگر او را مانند خود عالم و قادر بدانیم و یا مانند خود سمیع و بصیر بشناسیم و یا فضائل و كمالات ديگر، نمونه فضائل و كمالات و فضائل ما پيدا مى شود، لازمهاش این است که نظیر نقائصی که در ذات ما پیدا می شود در ذات خدا هم پیدا شود مثلاً علم انسانها از جهل آنها پيدا شده ابتدا جاهل بودهاند، بعد عالم شدهاند. اگر علم خدا هم چنین باشد لازمهاش این است که دوران جهلي بر خدا گذشته باشد و همچنين قدرت ما از ضعف ما بوجود آمده به همین کیفیّت فضائل و کمالات دیگر که در وجود ما پیدا شده، مسبوق به عدم است. و الان هم که چنین فضائل و کمالاتی در ما ظهور پیدا میکند، در معرض هزاران هزار خطر بزرگ و کوچک واقع می شود و به نیستی بر می گردد. اگر فضائل و کمالات وجودی خدا مانند فضائل و کمالات وجودی انسان باشد بین خدا و خلق خدا شباهت وجودی و جنسی پیدا می شود و مثل و مانند بندگان خود خواهد بود و با یک چنین شباهتی دلیلی ندارد که ما او را خالق و خود را مخلوق بشناسیم و یا شاید نتوانیم به یک چنین خدایی اعتماد و اطمینان پیدا کنیم زیرا ممکن است فردا مانند ما حادثهای ببیند و فضائل و کمالات خود را از دست بدهد. پس به طور کلی خداوند متعال را در هر صفتی بایستی مطلق و بدون قید بشناسیم و بدانیم یک حقیقتی است ازلی و ابدی که هرگز در ذات او سستی و فتور پیدا نمى شود.

بالاخره شاید بیان مولا همین باشد که آن چه از خوبیها که می شناسم یا در پی شناسایی آن هستم، همه این صفات و فضائل را به طور مطلق در خدای خود می بینم. پس خدای من چنان خدایی است که بایستی او را دوست داشته باشم. در فلسفه و حکمت قاعده ای هست که می گویند هر مقیدی به سوی مطلق در حرکت است و هر ناقصی به سوی کامل. و هر جاهلی به سوی عالم و هر ناداری به سوی دارا. به طور کلی در طبیعت و در خلقت عالم نیستی ها و یا حرکت به سوی نیستی ها غلط است. بعضی ها که با هر عمل مثبتی و با هر حرکتی که مترقی باشد،

م شرح دعای سحر

مخالفت می کنند انسان ها را در وضع موجود نگه می دارند و یا به عقب بر می گردانند. یک چنین افرادی در نظر همه عقلا محکوماند. تا زمانی که در خود احساس کمی و کمبودی و یا ضعف و سستی و یا نداری میکنیم بایستی به سوی قدرت و قوت و مال و ثروت و علم و دانش حرکت کنیم. زمانی در این حرکت انسانها به مقصد واقعی میرسند که تمامی نقائص وجودی آنها و یا مقیدات آنها تبدیل به اطلاق شود. یعنی انسان به قدرت مطلق و ثروت مطلق و علم و دانش مطلق و محبوبیت تبدیل شود و در خود احساس کمی و کمبودی ننماید و این موجود مطلق در همه جا و همه چیز ذات مقدس خداوند متعال است. که ما به سوی او حرکت تکاملی داریم. حرکت تکاملی یعنی رفع نقائص وجودی و تبدیل آنها به كمال مطلق و این كمال مطلق ذات مقدس خداوند متعال است. لذا انسان هایی که روی فطرت و وجدان خود حرکت تکاملی دارند ولیکن خدا را به رسمیت نمی شناسند آن ها صد در صد به قهقرا می روند و آن چه به دست آوردهاند از آنها گرفته می شود. یادشاهان در پی کسب قدرت مطلقاند و آن قدرت مطلق خداست. وليكن آنها در طبيعت جستجو می کنند و یا در این زندگی دنیایی به همین کیفیّت مطلق بدون قید و عیب و نقص ذات مقدس خداست. ما انسانها هم اگر میخواهیم تبدیل به موجوداتی بیعیب و نقص باشیم بایستی هدفمان در زندگی و حرکات تکاملی فقط خداوند متعال باشد پس خواهش های ما در همه جا لازم است که مطلق باشد.



شرح دعای سحر

فراز شانزدهم

ٱللَّهُمَّ انِّى أَسْتَلُكَ مِنْ شَرَفِكَ بِأَشْرَفِهِ وَكُلُّ شَرَفِكَ شَرِيفٌ ٱللَّهُمَّ انِّى أَسْتَلُكَ بِشَرَفِكَ كُلِّهِ

میفرماید: پروردگارا، من آن شرافت و عزّتی که تو داری و شریفترین شرافتها است از تو میخواهم. گر چه تمامی شرف تو شریف است. ولیکن پروردگارا، من به عزّت و شرف کم و کوچک قانع نیستم بلکه یک چنان شرافتی میخواهم که تمام شرافتها و کل شرافتها است.

کلمهی شرف و شریف از آن کلمات پرارزش و پربرکت است. صفتی است که مقدمهی تمامی صفات نیک و عالی است. کسانی که مشرف به صفات شرف و عزت هستند سیادت و آقائی، سلطنت و پادشاهی هم دارند ولیکن کسانی که فاقد شرف و عزّت باشند از ریاست ها و مقامات دیگر محرومند و اگر هم به مقامی برسند، مقامشان قابل دوام و بقا نیست. لغت شریف و شرف از صفاتی است که ضمیمه ذات انسان می شود از ذات انسان و از عمق وجود انسان شکوفا شده از اعمال ظاهری و بدنی انسان سر زده است. از این جهت صفات بر دو قسمند که در ادبیات عرب صفات فاعلی اسم فاعل و دیگر صفات را صفات مشبه میخوانند. اسم فاعل صفاتی است که از اعمال ظاهر پیدا می شود مانند قیام و قعود و خندیدن و گریستن و امثال آن ها که از حرکات ظاهری و بدنی انسان ظاهر میشود. گاهی هست و گاهی نیست و اما صفاتی که از عمق وجود انسان میروید و ضمیمه ی ذات انسان می شود و کسی نمی تواند به صورت مصنوعی و یا تظاهری و یا ریائی یک چنان صفاتی را پیدا کند، صفات مشبه مینامند. غالباً از افعال لازم، آن هم افعالي كه صفت ذات است نه صفتي كه از حركات يبدا شود مثلاً شما گاهي مي گوئيد فلاني خندورو است و يا فلاني

شرح دعای سحر

در دوبدن ممتاز است و گاهی می گوئید فلانی شریف و زیباست. این شرافت و زیبایی، صفات ذاتی و وجودی انسان است. صفات ذاتی و وجودی باب مخصوصی از افعال را اشغال می کند. و آن باب را باب شیرف پشیرف مى گويند. يعنى بابى از افعال است كه حركت عـين الفعـل ماضـى مطـابق حركت عين الفعل مستقبل است و هر دو مضموم است مانند شرف يشرف و حسن يحسن و جمل يجمل و غالباً صفات ديگر كه از فعل انسان ييدا می شود از باب ضرب یضرب و عمل یعمل یا حسب یحسب استعمال می شود. یعنی صفات ذاتی نیست بلکه صفتی است که به اراده انسان و به دست انسان پیدا می شود. صفاتی که غالباً برای خداوند متعال یا برای اولياء خدا ذكر مي شود، همان صفات ذاتي و وجودي است مـ ثلاً انسان را عالم می گویند و خدا را علیم می نامند. فرق بین علیم و عالم این است که علیم یک علم ذاتی و وجودی است. در عمق ذات انسان پیدا می شود بدون این که انسان آن را کسب کند. ولیکن عالم کسی است که زحمت میکشد و علم پیدا می کند و ممکن است دو مرتبه علم خود را از دست بدهند. در این جا کلمه شرف و شریف از آن صفات ذاتی و وجودی است. شریف و شرافت از نظر مبدأ اشتقاق، لغتی است که دلالت بر اشراف میکند. اشراف به معنای این است که یک نفر بر دیگران برتری دارد و از آن ها بالاتر و برتر است. بر آنها اشراف پیدا می کند. اعمال آنها را تحت نظر می گیرد و از نظر حق و باطل و یا بدی و خوبی میسنجد. مثلاً پـدر و مـادر بـر اولاد خود اشراف دارند. اولاد در شعاع فکر پدر و مادر زندگی میکنند. ولیکن اولاد که از نظر فکر و استعداد و معلومات در درجه پایین تری هستند، نمی توانند و یا حق ندارند بر پدر و مادر اشراف داشته باشند و اعمال آنها را تحت نظر قرار بدهند و بر آنها ایرادی بگیرند و یا امر و نهبی با آنها داشته باشند. همه جا افراد پیشرفته از تمام علوم و فنون و صنایع می توانند بر افراد عقب مانده اشراف داشته باشند بر آن ها نظارت و یا حكومت كنند وليكن افراد درجه پايينتر نمىتوانند بر افراد درجه بالاتر اشراف داشته باشند. علماء و اساتید بر شاگردان اشراف دارند. همچنین اساتید بالاتر و بهتر. اولیاء خدا بر سایر مردم اشراف دارند بر اعمال و افکار

تنزح دعاي تتحر

آنها نظارت می کنند ولیکن مردم نمی توانند بر اعمال و افکار پیغمبران اشراف داشته باشند و بر آنها نظارت کنند. در انتها ائمه اطهار علیهم الصلوه و السلام بر کل بشریت از آدم تا قیام قائم و تا انتهای قیامت بر تمام بشریّت اشراف دارند. اعمال و افکار آنها در مرئی و منظر ائمه اطهار علیهم السلام واقع می شود و ائمه اطهار علیهم السلام از جزئیات و کلیات اعمال و افکار مردم آگاهی کامل دارند. خداوند در بعضی آیات آنها را تشبیه به ماه شب چهارده می کند که بر کره ی زمین اشراف دارد و هر حرکتی را تحت نظر می گیرد. می فرماید:

فَلَا أُقْسِمُ بِالشَّفَقِ وَاللَّيْلِ وَمَا وَسَقَ، وَالْقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ<sup>٧٢٧</sup>

یعنی قسم به سرخی اول شب و قسم به شب آنچه را از اعمال و افکار مردم در بردارد و قسم به بَدرِ تمام که تمامی حادثهها را در کرهیزمین ثبت و ضبط میکند.

منظور از این شب ظلمانی تاریخ زندگی انسانها است که از ابتدای تاریخ تا انتها چه اعمال عظیم و عجیبی از خیر و شرّ پیدا می شود و منظور از قمری که تمامی حادثهها را ثبت و ضبط می کند و بر همهی آنها اشراف دارد، وجود مبارک ولی الله اعظم امام زمان علیه السلام است و بعد از ائمه اطهار علیهم السلام ذات مقدس خداوند متعال است که یک اشراف ذاتی و حقیقی دارد که هرگز در اشراف خدا ضعف و سستی پیدا نمی شود. آن طور که در آیة الکرسی خود را معرفی می کند و می گوید: لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ <sup>۸۲۱</sup>

یعنی خدا را چرت و خواب نمی گیرد. یک اشراف دائمی از ازل تا به ابد که از حادثهها و اعمال خیر و شر ذرمای از نظر خدا پنهان نمی ماند. خداوند بر اعمال و افکار مردم اشراف دارد ولیکن انسانها بر ذرمای اراده خدا و یا علم خدا نمی توانند اشراف داشته باشند. در این جا لازم است بدانیم که از همین اشرافها، شرافت پیدا می شود بایستی نقشی در زندگی

۱۲۷ - انشقاق، ۱۴ تا ۱۶

۱۲۸ - بقره، ۲۵۵

ثنزح دعاى سحر

ایفا کنیم که اولاً ما مشرف به حال دیگران باشیم نه دیگران به حال ما و ثانیاً اشراف ما چگونه باشد که تبدیل به شرافت شود.

انسانها در ارتباط با خداوند تبارک و تعالى و کسب معلومات از خدا و ائمه اطهار عليهم السلام درجه و مقام ييدا مي كنند و براساس همين درجات و مقامات مُشرف بر افراد مادون خود (پایین تر از خود) می شوند. انسانها گرچه از نظر بدنی و ساختمانی یک جور و یکنواخت هستند و تفاوتی با یکدیگر ندارند ولیکن از نظر روحی و فکری و استعدادی و قلت و کثرت معلومات نسبت به یکدیگر تفاوت پیدا میکنند. بعضیها در مراتب بالاتر و بعضی در مراتب پایینتر. قهراً نفراتی که بالاتر هستند بر نفرات پایین تر احاطه ی فکری و وجودی پیدا می کنند و همین احاطه فکری و وجودى مبدأ شرافت و عزّت آنها مى شود و مخصوصاً انسان هايى كه ايمان به خدا دارند و دائم در ارتباط با خدای خود هستند، خداوند نورانیّت قلب آنها را همچنین جرأت و شجاعت آنها را و معلومات آنها را بالا میبرد. از نظر روحی و فکری با کسانی که فاقد آن روحیهها هستند، تفاوت فاحش ييدا مي كنند. آنها مانند خورشيد نوراني هستند و كساني كه فاقد ايمان و تقوایند مانند اجسام سیاه در دل شب تاریک. به همین مناسبت فاصله عظيمي بين طبقات كافر و مؤمن ييدا مي شود و اين فاصله عظيم به نورانيت قلب و ادراكات قلبي طرفين است. كافرها به جز همين اشياء و زندگی دنیا چیزی نمیدانند. آیندههای زمان مانند حکومت امام زمان و زندگی آخرت و همچنین خدا و فرشتگان و روح و روحانیت قابل کشف و درک کفار و منافقین نیست. مؤمنین آن قدر نورانی میشوند که آیندهها را تا ابد می بینند و میدانند ولیکن کفار فقط پیش پای خود را می بینند. یعنی همین خورد و خوراک شبانهروزی که شکمی سیر کنند و بخوابند لذا اهل ايمان و مخصوصاً اولياء خدا و پيامبران با كسب علم و قدرت و نورانیت از ذات مقدس خداوند متعال مُشرف به همهی کائنات و موجودات می شوند و آن قدر عظمت دارند و بزرگاند که خدا اجازه نداده است این زندگی دنیا و یا ریاستهای دنیا طعمه و لقمهی آنها باشد. بلکه نوبت آنها را به آخرت انداخته. و در آنجا ایشان چندین میلیون انسانهای

شرح دعای تحر

ضعیف و مستضعف را در اختیار خود دارند و آنها را اداره می کنند. پس مؤمنین اِشراف فکری و علمی بر سایر افراد بشر دارند. به همین دلیل شریفند و شرافت دارند و هر چه ایمانشان بالاتر میرود، اشراف و شرافتشان زیادتر میشود و جمعیت بیشتری وابسته به خود پیدا می کنند تا روزی که آخرین رقم شرافت را یعنی همان شرافت الهی را بدست آورند که می گویند:

ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتُلُكَ بِشَرَفِكَ كُلَّهِ.



د سرح دعای سح

فراز هندهم

ٱللَّهُمَّ اِنِّى اَسْتَلُکَ مِنْ سُلْطانِکَ بِاَدْوَمِهِ وَکُلُّ سُلطانِکَ دأَئِمُ اَللَّهُمَّ اِنِّى اَسْتَلُکَ بِسُلْطانِکَ کُلِّهِ

در این جمله انسان از خداوند متعال تقاضای سلطنت و قدرت میکند. عرضه میدارد پروردگارا، من یک چنان سلطنت و قدرتی میخواهم که مانند سلطنت و قدرت خودت باشد و دوام داشته باشد. گر چه در سلطنت تو تبعیض و تجزیه پیدا نمیشود که گاهی سلطنت داشته باشی و گاهی نداشته باشی. تو همانطور که در ذات خود ازلی و ابدی هستی در سلطنت و قدرت هم ازلی و ابدی هستی ولیکن پروردگارا، من به این سلطنتهای کوچک و قدرتهای ضعیف قانع نیستم. بلکه چنان سلطنتی می خواهم که تو داری.

این جملهی شریف هم مانند سایر جملات این دعای مبارک متضمن خواهش عجیبی است که انسان از خدای خود دارد و خداوند متعال آن قدر در بذل و بخشش و محبّت نسبت به این انسان رایگان است که آنچه در وجود خود ذخیره دارد و یا در عالم آفریده است، همه اینها را به انسان وعده می دهد که در اختیار او بگذارد. از آن جمله سلطنتی به انسان بدهد مانند سلطنت خودش. انسان در وضع و حالی قرار گیرد و در علم و معرفتی که بر همهی کائنات حاکمیّت پیدا کند و خلیفهی خدا باشد. گفته شد که خداوند غیبت ندارد و از جایی به جایی نمی رود تا در آن جایی که غائب است جانشینی برای خود معین کند. خدا همه جا هست، محیط و مسلط بر همه کائنات. ولیکن این انسان را تربیت می کند علم و حکمت او را بالا می برد تا یک چنان لیاقتی داشته باشد که خلق خدا را مانند خدا اداره کند و برای تشویق و تقویت این انسان و یا برای

شرح دعای سحر

تعظیم و بزرگداشت مقام انسان به او وعده می دهد که مدیریت عالم و آدم را به او واگذار کند. او را جای خود بنشاند و خلق خدا را به طرف او ارجاع دهد. مانند موقعيتي كه ائمه اطهار عليهم السلام دارند. خداوند اطاعت آنها را به جای اطاعت خود و حکومت آنها را به جای حکومت خود، دوستان و شاگردان آنها را جای دوستان و شاگردان خود شناخته و به عالم بشريّت ابلاغ كرده است كه راه منحصر براى نجات شما كه جز آن راهی نیست و خدا راه دیگری ندارد، ولایت علی ابن ابیطالب و ائمه اطهار عليهم السلام است. مشاهده مي كنيم كه در تمام شؤون زندگي و مراحل مدیریت و مدبّریت و قانون گذاری و بیان احکام و تربیت آن، انسان کامل را جای خود قرار داده و مردم را به طرف او ارجاع داده است. یعنی گویی که خداوند سلطنت خود را و تاج و تخت خود را به آنها واگذار کرده است. حكم أنها را حكم خود و علم أنها را علم خود و ولايت أنها را ولايت خود شناخته است. از هیچ کس قولی یا عملی یا اطاعت و عبادتی را قبول نمی کند، مگر در شعاع ولایت ائمه اطهار علیهم السلام<sup>۱۲۹.</sup> سلطنت در این دعای شریف و یا در قرآن به دو معنا اطلاق می شود که هر دو معنا در آخر به یک معنا بر می گردد. معنای ابتدایی سلطان و سلطنت حجت و احتجاج است. يعنى كسى كه حق مى گويد و بر مدار حق بحث مى كند همه جا طرفدار حق و حقيقت است. گفتههاي يک چنين انساني هم از نوع حجت و احتجاج است چون حق می گوید و حق می طلبد و از حق خود و دیگران

۱۲۹ – بخش امامت-ترجمه جلد هفتم بحار الانوار، بخش شصت و هفتم ،جوامع تأویل آنچه در باره ائمه علیهم السلام نازل شده .... ص ۲۶۰: عمار اسدی از حضرت صادق علیه السلام در بارهی آیه: إِلَيْهِ یَمْنَدُ الْكَلِّمُ الطَّيَّبُ رَ الْعَسَلُ الصَّالِحُ یَرْفَعُهُ یعنـی «سخنان پسندیده (کلمهاخلاص و تمام ذکرها) پذیرفته درگاه خدا میشود و عمل صالح (ولایت) موجب قبولی اعمال است.» پرسش نمود و آن حضرت علیه السلام فرمودند: عمل صالح ولایت ما خانواده است (اشاره به سینهی خود نمود) و هر که ما را دوست نداشته باشد، عملی از او پذیرفته نمیشود.

شرح دعای سحر

بحث می کند و همه جا با نیروی دلیل و برهان بر ما سوی خود که در حد او نیستند، غلبه دارد. و در هیچ محضری و دادگاهی محکومیت پیدا نمی کند بلکه همه جا حاکم مطلق است مثلاً خداوند تبارک و تعالی آن جا که دشمنان خود را مجازات می کند و آن جا که به دوستان خود اجر و پاداش می دهد، هم در نظر دشمنان و هم در برابر دوستان خود قابل ستایش هستند. کسی می گوید که پروردگارا در برابر دوستان خود که به آنها اجر و پاداش می دهی و آنها را به بهشت می بری، مستحق ستایش هستی. ولیکن در برابر دشمنان که آنها را به عذاب جهنم می کشانی چگونه مستحق ستایش هستی جواب این است که این هر دو حاکمیت بر مدار حق و حقیقت است. اهل جهنم به بندگان خدا ظلم کرداند برای آنها در زندگی دنیا جهنم ساختهاند. این ظلمها و جهنمها بایستی به مدار حق و معلومین بایستی از دشمنان خود انتقام بگیرند و اما آنها در زندگی دنیا جهنم ساختهاند. این ظلمها و جهنمها بایستی به معنای دوم سلطان و سلطنت عبارت است از قدرت مطلقه الهی که بر مرکاری و بر هرچیزی قادر است. چنان که خود را وصف می کند و می خوداید:

أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ "

و یا می فرماید: ما خَلْقُکُمْ وَ لا بَعْنُکُمْ إِلاَّ کَنَفْس واحِدَة إِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ بَصِيرُ <sup>١٣١</sup> یعنی خلق میلیون ها میلیون انسان و یا زنده نمودن آن ها در عالم مانند خلق یک نفر برای خدا زجمت ندارد و اساساً خداوند تیارک و

آخرت مانند خلق یک نفر برای خدا زحمت ندارد و اساساً خداوند تبارک و تعالی چنان نیست که بعضی کارها برای خدا آسان باشد و بعضی کارها مشکل. آن جا که برگ گیاهی میسازد و آن جا که میلیون میلیون عالم و آدم خلق میکند برای خدا ذرهای تفاوت ندارد تا بگوئیم آن جا که این همه مخلوقات را میآفریند خسته میشود ولیکن در آفرینش گیاهی یا برگ کاهی خستگی ندارد. همان طور که در قرآن میفرماید:

۱۳۰ - طلاق،۱۲

۱۳۱ - لقمان، ۲۸

م شرح دعای سحر

يَسْتُلُهُ مَنْ فِي السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ في شَأَنِ ٢٢

یعنی هر روزی و هر زمانی اشتغال به کاری دارد و هرگز خستگی و ملالت پیدا نمی کند. یک چنین قدرتی را سلطنت می گویند در این جا انسان از خدا تقاضا می کند که او را به جایی برساند که قدرتی مانند قدرت خدا داشته باشد. تا سخت ترین کارها برای او آسان ترین کارها شود و همان طور که خدا بر کائنات حاکمیت دارد، انسان هم چنان قدرتی پیدا کند که بر کائنات حاکمیت پیدا کند.

به هر میزانی که حرکت و کار و فعالیت در زندگی لازم است به همان میزان قدرت و سلطنت هم لازم است. عالم آفرینش را اگر منهای کار و حرکت به حساب آوریم در حد مرگ و یا بالاتر از مرگ قرار می گیرد. حیات هر چیزی و هر کسی در عالم به کار و حرکت است. اصل کار و حرکت آن قدر در زندگی مهم است که بسیاری از دانشمندان حرکت عمومی عالم را خدای عالم شناختهاند و گفتهاند حیات هر کس و هر چیزی به کار و حرکت است پس همین کار و حرکت خدای عالم است. ولیکن غافل ماندهاند که حرکت بدون محرک و یا منهای نیروی حرکت ممکن نیست. هر حرکتی، محرکی لازم دارد و هر محرکی برای ایجاد حركت نيروى حركت لازم دارد. محرك اصلى ذات مقدس خداوند متعال است. کار و حرکت برابر خود قدرت و نیرو لازم دارد به هر میزانی که درجه قدرت و نيرو بالا مىرود كار و حركت سنگين تر و رنج و زحمت آن کمتر است و به هر میزانی که درجه قدرت و نیرو تنزل پیدا کند، کار و حرکت کوچکتر و رنج و زحمت آن زیادتر است. پس برای این که کار و حرکت انسان ها هرچه بیشتر زیادتر و بزرگتر باشد بایستی درجات نیرو و حركت خود را بالا ببرند تا رنج و زحمت أنها از كارها كمتر شود و همچنین ارزش کارهای آنها بیشتر و زیادتر شود اگر ذات مقدس خداوند متعال را با كارها و حركاتي كه درعالم ايجاد ميكند مقايسه كنيم

١٣٢ - الرحمن، ٢٩

شرح دعاى سح

می بینیم کارهای خدا بی نهایت سنگین و زیاد است ولیکن رنج و زحمت خدا درباره این کارهای سنگین در حد صفر است. پس قدرت کار خدا و ایجاد حرکت و فعالیت خدا از نظر زمان و مکان بی نهایت است ولیکن رنج و زحمت خدا در برابر این بی نهایت کار و حرکت درحد صفر است. در آیاتی که معروف به آیت الکرسی است خداوند می فرماید آسمان ها و زمین ها را سر جای خود نگهداشته است و حفاظت این همه عوالم رنج و زحمتی برای خدا ایجاد نمی کند. می فرماید:

یعنی حفظ آسمانها و زمینها خدا را خسته نمیکند و برای خدا سنگینی ندارد. بی شک خداوند متعال است که این همه عوالم را به صورت ستارگان می گرداند و می چرخاند. ما انسانها اگر توپ فوتبالی را دور سر خود بچرخانیم برابر همان چرخش رنج و زحمت پیدا میکنیم ولیکن خداوند این همه عوالم وجود را می گرداند و می چرخاند بدون این که کوچکترین رنج و زحمتی برای او پیدا شود. خداوند در این دعای شریف یک چنین قدرتی را به انسانها وعده می دهد که در اختیار آنها قرار دهد.



**۲۵۵** – بقره، ۲۵۵



قدرت تكويني انسانهاي كامل

مسلّم است که عالم خلقت سراسر ساخت و صنعت است که براساس علم و حکمت و هندسه عجیبی تمامی موجودات ساخته شدهاند. به طور کلی هر چه درجات علم بالا میرود، درجات قدرت و صنعت هم بالا می رود و به همان میزان رنج و زحمت کم می شود تا زمانی می شود که قدرت انسان و بازدهی کار و فعالیت او بینهایت یا نزدیک به بینهایت می شود و رقم رنج و زحمت او در انجام یک چنین کارهای بزرگی به صفر و زیر صفر تنزل پیدا میکند. در همین صنایع انسانی هم مشاهده میکنید که هر چه درجه علم بالا میرود صنایع انسانی که بر مدار آن علم و دانش است، سبکتر و کم زحمتتر و پر فایدهتر واقع می شود. به همین ترتیب مشاهده می کنید که با اختراع نیروی برق و استعمال و استفاده از آن و ساخت ماشین آلاتی که می تواند از نیروی برق استفاده کند چقدر حجم كار اضافه شده و رنج و زحمت تنزل پيدا كرده است. با يك كليد برقى اين همه کارخانهها را می گردانند و می چرخانند و کار چندین هزار نفر انسان کارگر را در چند دقیقه یا چند ساعت انجام میدهند. آفرینش هم به همین طور است خداوند آن نیروی عظیمی که جان عالم و قدرت عالم به حساب می آید، نیروی عظیمی که چشمه خورشید در برابر آن مانند یک لامپ صد شمعی در برابر نیروی برق است یک چنان نیروی عظیمی را خداوند در اختیار انسان می گذارد و به اراده انسان تعلق می گیرد انسان با به کار بردن این نیروی عظیم که اسم اعظم خدا نامیده شده است و در دعای کمیل انسان ها یک چنین نیرویی را از خدا مطالبه میکنند وقتی این نیرو در اختیار انسان قرار می گیرد، تمامی خورشیدها و ستارهها مانند همین چراغ برقها دراختیار انسان است هر کدام را بخواهد روشن میکند و یا خاموش مینماید. این نیروی عظیم همان سلطانی است که در سوره الرحمن، خداوند آن را تعریف می کند و می گوید اگر در اختیار شما باشد

شرح دعای سحر

شما یک انسان محدود تبدیل به یک انسان نامتناهی میشوید و میتوانید در یک آنِ زمانی خود را از ابتدای عالم به انتهای عالم برسانید. و از قطر آسمانها خارج شوید.<sup>۱۳۴</sup> میتوانید کوهها و دریاها را جا به جا کنید و مانند خدای خود خواهید بود که میفرماید:

إِنَّ اللَّهَ عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ١٣٦



۱۳۴ – الرحمن، ۳۳: یا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ إِنِ اسْتَطْعَتُمُ أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّماراتِ وَ الْأَرْضِ فَانْفُدُوا لا تَنْفُدُونَ إِلاَّ سِنْلَطَان ؛ اى كَروه جَنَّ وَ اَنُسَ! اكر مى توانيد از مرزهاى آسامانها و زمين بگذريد، پس بگذريد، ولى هرگز نمى توانيد، مگر با نيرويى(فوق العاده)! (يعنى: انسان ذاتاً موجودى ضعيف و ناتوان است، مگر آنكه خود را به ذات فياض و بى پايان و لطف و رحمت خداوند متعال بسپارد. اين نيرو( بِسُلطان) نزد خداوند است و به آنهايى را كه در حزب او قرار دارند و از اولياى او هستند، چنين تُسلط و سلطنت بى نهايتى را عطا مى فرمايد كه مى توانند با آن تمام مرزهاى آسمانها را هم فتح نمايند.) كريم آمده است.) كريم آمده است.)

شرح دعای سحر

فراز هجدهم

ٱللَّهُمَّ إِنِّى اَسْتَلُک مِنْ مُلْكِک بِأَفْخَرِهِ وَكُلُّ مُلْكِک فَاخِرٌ ٱللَّهُمَّ إِنَّى اَسْتَلُک بَمُلْكِک كُلِّه

در این فراز انسان عرضه میدارد پروردگارا، من از تو یک پادشاهی با افتخار میخواهم گرچه هر نوع پادشاهی که تو به انسان میدهی مایه فخر و مباهات است ولیکن من آن چنان پادشاهی میخواهم مانند پادشاهی خودت که در آن پادشاهی محکومیتی نداشته باشم و ذرمای از محبوبیت من کاسته نشود.

کلمه ملک و مالک و مملکت و ملوک همه اینها از یک ماده مشتق است و از این ماده ملاک و ملائک و ملکوت پیدا شده است. ملائکه نیروهایی هستند که هرکس آنها را به اختیار خود درآورد بر طبیعت و مخلوقات طبیعت مسلط می شود.

ملاک هر چیزی حقیقت آن را می گویند. مثلاً ملاک ثروت و ملاک ریاست. اگر شما سرمایه و قدرتی داشته باشید که بتوانید به جا و به موقع کار بزنید به کیفیّتی که از مسیر تولید همه جا ثروت شما زیاد شود، سرمایهای که به این شکل از راه تولید منافع و منابع زیاد می شود یک چنین سرمایهای ملاک ثروت است یا مثلاً شما نیرو و استعدادی دارید که با آن خیلی زود مطالب و حقایق را درک می کنید. و درجه علم و سواد شما بالا می رود و از نظر استعداد بر دیگران برتری دارید و این استعداد شما ملاک سواد و دانش است. به همین کیفیّت عالم طبیعت و تصرف در طبیعتها هم ملاکی دارد که آن ها را ملائکه می نامند. ملائکه در طبیعت مانند نیروی برق در کارخانه هاست. شما که نیروی برق در اختیار دارید

شرح دعای سحر

شما است. بر همه آنها حاکمیّت دارید ملکوت هم از همین ماده به معنای آشنایی به حقیقت عالم و جان و جهان است.

این عالم خلقت مانند یک نفر انسان پیکرهای است که دارای روح و جان است و زنده است و با انسانهای زنده تماس دارد. به دلیل همین حیاتی که دارد و در ذات خود زنده است خداوند میفرماید: همه چیز خدا را تسبیح میکند ولیکن شما انسانها آن تسبیح و صدای تسبیح را نمی شنوید<sup>۹۳</sup>. معروف است که خداوند ملکوت آسمانها را در اختیار حضرت ابراهیم قرار داد. خداوند میفرماید:

و كَذلِكَ نُرى إِبْراهيمَ مَلَكُوتَ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ لِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ ١٣٧

یعنی ما این طور جان آسمانها و زمینها را در اختیار حضرت ابراهیم قرار دادیم. حضرت ابراهیم به وسیله همین عینکی که خدا در اختیار او گذاشت و همهکس و همهچیز را در هر جا که بودند مشاهده کرد. بعضیها را در حال گناه و معصیت می دید و بعضی را در حال عبادت و اطاعت. برای آنها که اطاعت می کردند دعا کرد و آنها را که معصیت می کردند نفرین نمود و خداوند مانع نفرین ابراهیم خلیل شد گفت این بندگان عاصی اگر صدی نود و نه در ابتدای جوانی معصیت کارند و صدی یک مطیع خدایند، بعد از دوران جوانی نزدیک به مرگ به عکس این می شود صدی نود و نه مطیعاند و صدی یک عاصی هستند.

پس من آنها را مهلت و فرصت میدهم تا به سنین توبه برسند و معرفت به خدا پیدا کنند. پس ملکوت آسمانها، جان آسمانها به حساب میآید. اگر چشم انسانها به نیروی برقی یا در مسیر موجی که از فرستندهها پخش میشود قرار گیرد، کسانی که در مرکز پخش رادیو و

۱۳۶ – إسراء، ۴۴: تُسَبَّحُ لَهُ السَّمَاراتُ السَّبَّحُ وَ الْأَرْضُ وَ مَنْ فَيهِنَّ وَ إِنْ مِنْ شَىْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَدْدِ وَ لَكِنْ لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً ، آسمانهاى هفتگانه و زمين و كسانى كه در آنها هستند، همه تسبيح او مىگويند؛ و هر موجودى، تسبيح و حمد او مىگويد؛ ولى شما تسبيح آنها را نمىفهميد؛ او بردبار و آمرزنده است. ۱۳۷ – انعام، ۷۵

شرح دعای سحر

تلویزیون هستند می توانند کسانی را که پای رادیو و تلویزیون می نشینند و می بینند و گوش میدهند. زیرا فرستنده به نیروی برق مجهز است و شعاع نور خود را به آن طرف عالم مىفرستد ولى چشم ما انسانها مجهز نيست. خداوند چشم و گوش ابراهیم را به نیروی نور مجهز کرد و هرکس را در هر جا بود دید و هر صدایی را از هر جا شنید. پس ملائکه و ملاک و ملکوت همه اینها به معنای به دست آوردن اصل هر چیزی و روح هر چیزی است که حیاتِ فروع در گرو همان اصل است. اساساً کسانی ملک شناخته می شوند که ملاک حیات و زندگی مردم را به اختیار خود درمی آورند. سلاطین تاریخ با کسب قدرت و ثروت چنان بودهاند که گویی جان و زندگی مردم در اختیار آنهاست. هر کسی از آنها اطاعت کند مختصری آب و غذا در اختیارش می گذارند و هر کس اطاعت نکند او را از بین می برند. پس ملاک زندگی مردم که مال و ثروت و آب و غذا است در اختیار پادشاهان قرار می گیرد و آنها با در دست داشتن این ملاک زندگی ملک شناخته می شوند و روزی این ثروت و قدرت از دستشان می رود در حد سایر مردم و یا پایینتر از آنها شناخته می شوند. به طور کلی بدون به دست آوردن ملاک زندگی مردم و یا روح زندگی مردم ملک و مملکت در اختیار کسی قرار نمی گیرد. در اینجا تنها کسی که به تمام معنا جان مردم و زندگی مردم و روح حیات آنها و دنیا و آخرت آنها همه چیز جزئی و کلی در اختیار او قرار گرفته ذات مقدس خداوند متعال است. حقیقتاً انسان آن چنان در سیطره قدرت خداوند متعال قرار می گیرد که خدا همان طور که این همه ارقام لذت و نعمت در اختیار او قرار داده و در یک آن می تواند تمامی این نعمت ها را سلب کند. و جای این نعمت ها عذاب و محرومیت به وجود آورد. انسانها در ارتباط با خدای خود با سه بینهایت رو به رو میشوند:

اول، بینهایت لذت و نعمت و ثروت و قدرت که اگر چنان که خدا میفرماید تا ابد بشمارند به آخر نمیرسد.

دوم، بینهایت محرومیت از این بینهایت ثروت و نعمت زیرا هر نعمتی همان طورکه منشأ حیات و لذت است فقدان آن نعمت هم منشأ

شرح دعای سحر

عذاب و محرومیت است. پس بینهایت ارقام لذت و نعمت و بینهایت محرومیت هم در کنارش قرار میگیرد.

سوم، بینهایت عذاب و مشقت یعنی انسانهایی هستند که علاوه بر این که از تمامی نعمتها و لذتها محروماند به بینهایت عذاب و مشقت هم مبتلا هستند. این هر سه بینهایت به تمام معنا در اختیار خداوند متعال است و ذرهالمثقالی هم در اختیار انسان نیست تا بتواند بدون اجازه و اراده خدا رقمی از نعمتها را به دست آورد و یا رقمی از محرومیتهای خود را برطرف کند و یا از دایره عذاب کوچک و بزرگی خود را نجات دهد. پس در اولین مرتبه ملاک زندگی انسانها و همه کائنات در اختیار خداوند متعال است به قول آن شاعر که می گوید: اگر نازی کند از هم فرو ریزند قالبها.

خداوند در صورتی که همین خواهشها و دعاها را مستجاب کند و از جمله خواهش انسان در این فراز که یادشاهی خدا را مطالبه میکند تمامی ملاکات حق و باطل را در اختیار انسان می گذارد. ابتدا ملاکات علم را به انسان یاد میدهد که آن ملاکات را حکمت مینامند. کسانی که علمشان در حد حکمت قرار می گیرد، مصالح و مفاسد هر چیزی را می فهمند. به کارهایی که برای خود آنها و جامعه مصلحت دارد امر میکنند و از کارهایی که برای آنها و جامعه مفسده دارد نهی میکنند. به علم خوشان دستورات الهي و حرام و حلال زندگي را مي شناسند و دستور میدهند. بزرگترین سرمایه یک پادشاه تدبیر و سیاست اوست که بداند چه علمی و چه اعمالی مملکت را و رعیت را آباد و خوشبخت میکند و یا چه علم و عملی و چه سیاست و تدبیری آنها را به سعادت و خوشبختی می کشاند. کسانی که ملاک احکام در اختیار دارند به تنهایی یک کتاب ناطق هستند. تمامی قوانین و مقررات را میدانند و هر دستوری را به جا و به موقع استفاده میکنند. و در مرتبه دوم بعد از ملاک علم و حکمت، خداوند ملاک قدرت و سیاست در اختیار آنها قرار میدهد. آن چنان به قدرت و توانایی مجهز می شوند که هیچ عملی برای آن ها سنگین و مشکل نمی شود. اعمالشان و صنایعشان از نوع معجزات است در هر جای عالم و

شرح دعای سحر

یا در وجود هر کسی که بخواهند تصرف میکنند و دشمنان خود را در هر جا که بخواهند ذلیل و بدبخت میکنند و بالاخره قدرت الهی به دست آنها قرار میگیرد و در شعاع قدرت الهی همه انسانها و جهان طبیعت مطیع فرمان آنها میشود.



شرح دعاى سح

تجهیزات وجودی و خارجی یک سلطان مقتدر

سلطنت انسانها بدون تجهيزات وجودي و خارجي ممكن نبوده و غيرقابل وقوع است. تجهيزات وجودي آنها اين است كه آنها در علم و دانش و فرهنگ و سیاست و تدبیر و سایر درسها و دانشها بایستی لااقل یک نمره از افراد زمان خود برتر و بالاتر باشند زیرا در حکمت قانونی است به نام انتخاب احسن و یا انتخاب اشرف. این قانون دلالت و قضاوت می کند بر این که هر کسی به مقامی انتخاب می شود بایستی لااقل نسبت به دیگران امتیازی هرچند ضعیف داشته باشد، میگویند ترجیح بلا مُرَجِّح غلط است. یعنی هر کس را به دیگری ترجیح میدهند بایستی یک نمره ترجيح داشته باشد. دو نفر که صد در صد مساوى اند صلاحيت ندارند که یکی بر دیگری ریاست پیدا کند و دیگری مأمور به اطاعت شود و بدتر از این ترجیح مرجوح بر راجح است. یعنی کسی که نمرهای و امتیازی ندارد نمی تواند بر انسان هایی که نمره و امتیاز دارند، حاکمیت پیدا کند. با این حساب کسانی که به سلطنت و حکومت و مقام و منصب دیگر انتخاب می شوند خواهی نخواهی لازم است یک نمره و امتیازی داشته باشند که انتخاب آنها به صلاح و اصلاح نزدیکتر باشد. گاهی در تاریخ مشاهده می کنیم انسان های جابر و ظالمی بر افراد مسلط شدهاند که به عقیده خودشان لذیذترین حادثهها در نظر آنها قتل یک مظلوم و بی گناه بوده است. و صريحاً اظهار داشتهاند كه خون در نظر ما لذيذترين چيزها است. حتى معروف است حجاج بن يوسف ثقفي كه جانى ترين انسان تاريخ اسلام بوده است اظهار داشته است که باید کنار سفره غذای من مظلومی در خون خود بغلطد تا این غذا برای من گوارا شود. وقتی که یک چنین حکومت و حاکمی را با مردم زمان او مقایسه میکنیم، میبینیم یک چنین حاکمی و یا یک چنین انسان جابر و ظالمی از مردم زمان خود بهتر و برتر است یعنی حجاج بن یوسف باز هم یک درجه برتر و بالاتر از انسانهای

شرح دعای سحر

زمان خودش می باشد. زیرا اگر آنها یک چنین حاکمی نداشته باشند به جان خود میافتند و یکدیگر را قتل عام میکنند. حکومت یک حاکم ظالم مانند حجاج و شمر و يزيد و ابن زياد از هرج و مرج بهتر و بالاتر است. پس سلطان هر زمانی بایستی با مردم زمان خود در هر جهتی از جهات که باشد یک نمره برتری داشته باشد. زیرا تنها کسی که در برابر حکومتها و انتخاب انسانها به حکومت و سلطنت مسؤولیّت پیدا میکند و بایستی جواب منطقی داشته باشد که چرا راضی شده است مانند یزید و ابن زیاد حاکم باشند، خداوند متعال است. اگر از خدا بپرسیم چرا اجازه دادی که مانند فرعون و شدّاد و نمرود بر مردم حكومت كنند بايستى جواب منطقى بدهد که ثابت شود صلاح مردم زمان همان حکومتی بوده که خداوند حاكميّت آن را اجازه داده است . زيرا سلطانها هر گز بدون اذن و اجازه خدا به مقامی از قدرت و سلطنت نمیرسند. خدا اجازه میدهد مانند حجاجها ويزيد و ابن زيادها سلطنت كنند و همين طور اجازه مىدهد گاهی پیغمبران و یا امام به امر آن سلطان کشته شوند. پس خدایی که یک چنین حکومتهایی را اجازه میدهد بایستی برای اجازه خود دلیل منطقی بیاورد و ثابت نماید انتخاب یک چنین حکومت هایی برای مردم زمان لازم بوده است.

جواب منطقی خداوند تبارک و تعالی این است که اولاً حکومتها قبایی است که به قامت ملتها بریده میشود یعنی این وضعیت ملتهاست که حکومت پرورش میدهند. اعمال آنها گفتار و رفتار آنها عقاید فکری و عملی آنها ایجاب میکند که چنان حکومتی داشته باشند که دارند و اگر از آن بابت کسی زبان اعتراضش بلند شود که خدایا چرا گرفتار چنین ظالمی شدهایم. خداوند گناهانی که ایجاب میکند چنان ظالمی بر آنها مسلط شود به رخ آنها میکشد.<sup>۱۳۸</sup>

۱۳۸ - رعد، ۱۱: إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيَّرُ ما بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيَّرُوا ما بِأَنْفُسِهِمْ . خداونـد سرنوشـت هـيچ قوم(و ملّتی) را تغییر نمیدهد مکّر آنکه آنان آنچه را در خودشان است تغییر دهند...

شرح دعای سحر

گفته شد که حکومتها در ارتباط با ملتها بر سه قسماند: یکی حکومتهای صالح و عادل. حکومتهایی که به جز خدمت به مردم هدفی ندارند و هدفشان از حکومت کردن این است که مردم و زندگی مردم را آباد کنند. مشکلات مردم را برطرف نمایند و رفاه و آسایش و تعلیم و تربیت برای آنها فراهم سازند. پیدایش یک چنین حکومتی زمانی ممکن است که اکثریت مردم صالح و عادل و عدالت طلب و عدالت پیشه باشند. اکثریت مردم در خط خدمت به یکدیگر باشند یا شعار و هدفشان این باشد که اگر امکاناتی برای آنها فراهم شود، به بندگان خداوند خدمت کنند. و مانع ظهور ظالم و ظلم و ستم و قتل و غارت باشند. که اگر اکثریت مردم خائن و ظالم و یا در خط ظلم و ستم چنان باشند که به یکدیگر رحم نکنند، مال و زندگی یکدیگر را غارت کنند و اکثریت ضد حق و ضد عدالت باشند. خداوند می داند که اگر یک انسان ظالم و مستبدی را بر اینها مسلط نکند صدها هزار ظالم و مستبد پیدا میشود. بندگان خدا را برای مطامع دنیایی خود به خاک و خون میکشند یعنی دوران هرج و مرجى و ملوك الطوايفي مىرسد كه يكي از عذابهاي بزرگ خداوند متعال است. خداوند در سوره انعام میفرماید:

و مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعاً وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْض <sup>١٣١</sup>

یعنی خداوند قدرت دارد کشور شما را و زندگی شما را گرفتار هرج و مرج و ملوک الطوایفی کند. تا به جان یکدیگر بیفتید و یکدیگر را عذاب و شکنجه کنید. نظر به این که حکومت قسم اول در افراد و اشخاص به میزان زیادی علم و معرفت لازم دارد. یعنی انسانهای عاقل بیشتر طالب حکومتهای عادلانه هستند و همانها میتوانند حکومتهای عادلانه برقرار کنند ولیکن انسانهایی که از نظر فکر و معرفت و مصالح اجتماعی عقب افتادهاند. اگر یک حکومت مسلط بر خود نداشته باشند، گرفتار ملوک الطوایفی و هرج و مرج میشوند.

شرح دعای سحر

به این دلیل خداوند متعال همه جا در تاریخ اجازه داده است که انسان نیرومند و قدرتمندی به وجود آید و این انسان بر سایر مردم مسلط باشد و بر آنها حاکمیّت پیدا کنند. گر چه این تسلط از راه ظلم و زور باشد زیرا این یک ظالمی است که صدها هزار انسان ظالم را مهار میکند و به نظام در میآورد. و مانع تجاوز افراد و اشخاص به یکدیگر میشود، گرچه خودش ظالم باشد. لذا گفتهاند:

فإن الملک يبقى مع الكفر و لا يبقى مع الظلم <sup>١۴٠</sup>

یعنی اگر سلطنت و سلطان کافر باشد دوام می آورد، ولیکن اگر ظالم باشد دوام نمی آورد.

سوم حکومت عدل که از بزرگترین نعمتهای خداوند متعال است. در پناه همین حکومتهای عدل است که زندگی بهشتی به وجود میآید. و انسان ها به انتهای کمال میرسند. این حکومت عدل الهی یک شرط در حاکم دارد و یک شرط هم در مردم. مردم بایستی عدالت طلب و با معرفت باشند و مخالف ظلم و زور باشند. در مقابل زور و ظلم بایستند و به ظالم اجازه ظلم و ستم ندهند با وجود یک چنین شرطی در ملتها بر خداوند متعال واجب و لازم می شود که سلطان عادل به وجود آورد و عدالت را گسترش دهد تا روزی که زندگی بهشتی به وجود آید. یک چنین سلطنتی است که مایه فخر و افتخار است. سلطان های عادل و عالم می توانند به سلطنت خود افتخار كنند و چنین سلطنتی نعمتی بزرگ است که خدا به مردم و سلطان داده است، ولیکن سلطنتهای ظالمانه و جابرانه چندان افتخاری ندارد و عاقبت سلطان ظالم گرفتار ذلت و خواری می شود. انسانها در ارتباط با نظام حکومتی و یا بینظمی سه حالت پیدا میکنند که یکی از این سه حالت در ملتها عامل اصلی پیدایش حکومت براساس آن حالت است. گر چه ما انسانها خيال ميكنيم كه فساد و صلاحي كه در عالم پیدا میشود و یا ظلم و زوری که ظاهر میشود عامل اصلی این

١٣٠ – بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهـار، ج٢٣، بــاب ٧٩ الظلــم و أنواعــه و مظالم العباد،ص٣٠٥

تنزح دعاى سحر

صلاح و فساد و یا ظلم و زور قدرتهای حاکم بر جامعه هستند ولیکن این یک اشتباهی است که در تاریخ داشته و دارد تا روزی که عدل الهی به وجود آید و انسانها عامل اصلی ظلم و زور و فساد را بشناسند هر چند آن ظلم و زور به دست سلطان حاکم و مسلط باشد. سلاطین و قدرتهای حاکم در علم و عمل و فکر و اندیشه و قیام و قعود و جنگ و صلح سمبل جامعهای هستند که بر آنها حکومت میکنند و یا به تعبیر دیگر عصاره و فشرده ملتهایی هستند که بر آنها حاکمیّت پیدا کردهاند.

یعنی ظلم و زور ملتها در وجود سلطان حاکم متمرکز می شود و از او بروز و ظهور پیدا می کند و همچنین صلاح و فساد ملتها در وجود سلطان حاکم متمرکز می شود و به وسیله او ظاهر می شود. پس در واقع حاکم هر زمانی و سلاطین هر دورهای عصاره و فشرده ملتهای زمان خود هستند. در واقع حکومت حاکمها قبایی است که به تن ملتها بریده و دوخته می شود. طبيعت ملتها، حکومتها را بوجود می آورد چه حکومت حق باشد و چه حکومت باطل. این طور نیست که ملتها صد در صد صالح و اصلاح طلب باشند وليكن دولتها و حكومتها حاكميّت خود را از مسير ظلم و فساد و قتل و کشتار شروع کنند بلکه سلطانها و قدرتهای حاکم، خلاصهی علم و عمل و فکر و عقیدهی ملتها هستند. شما ميتوانيد ظالمترين سلطان يک زماني را با ملت همان زمان بسنجيد و بعد از این سنجش قضاوت کنید که آیا آن سلطان ظالمتر است یا ملتی که چنین سلطانی به وجود آوردهاند. مثلاً ظالمترین حاکمها در تاریخ اسلام حجاج بن یوسف ثقفی بوده است که زندگی برای او گوارا نبوده مگر این که در مقابل چشمش انسانی را به قتل برسانند و شما همین ظالم جابر را بر ملتی که بر آنها حاکمیّت دارند، مقایسه کنید. ملّتی که آن همه خون به دل على ابن ابيطالب عليه السلام كردند، چرا كه اطاعت ننمودند و هر روز بیشتر و بیشتر به دشمن آن حضرت میدان موفقیت و پیشرفت دادند تا جایی که آن امام بزرگوار نفرین کرد و فرمود: تنبیه شما ملت بی عرضهای که حاضر نیستید از خود دفاع کنید این است که خداوند یک

شرح دعای سحر

ظالم جابری را برای شما مسلط کند. در اینجا صدا زد آی غلام ثقیف کجایی، کجایی.<sup>۱۴۱</sup>

در صورتی که انسانها بر پایه خلقت و فطرت خود طالب نظام و امنیت هستند و برای ادامه زندگی و تولید ارزاق و استفاده از منابع طبیعت به یکدیگر احتیاج کامل دارند، براساس احتیاج انسانها به یکدیگر، لازم است همه جا و همه وقت یک قدرت حاکم و مسلط در جامعه بشریّت وجود داشته باشد تا مردم را در نظام حاکمیّت خود و یا حاکمیّت قانون قرار دهد و با ایجاد نظام و امنیت در کمک به یکدیگر و رفع احتیاج از یکدیگر کمک نماید. انسانها وقتی که در دایره نظام و امنیت قرار گرفتند، میفهمند که بزرگترین نعمت خدا برای آنها انسانهای هم نوع او هستند که به کمک یکدیگر برای یکدیگر زندگی میسازند. اگر درست دقت کنیم وضعیت زندگی اجتماعی انسان طوری است که هر انسانی در جای خود نوکر و یا کارگر انسان های دیگر است به طوری که اگر یک نفر بمیرد و یا کشته شود به همان میزان در زندگی سایر انسانها نقص و محرومیت پیدا میشود. زیرا آن کسانی که کشته شده یا مردهاند عامل تولید ارزاقی است که سایر مردم به او احتیاج داشتهاند و با مرگ او تولید ارزاق تعطیل شده به همان میزان در زندگی مردم نقص پیدا شده است. با این حساب نعمت بزرگی که تمامی نعمتها در شعاع آن نعمت شناخته می شود و در غیر این صورت نعمتها تبدیل به عذاب و نقمت می شود، نظام و امنیت است. اگر نظام و امنیت باشد حیات و زندگی ارزش پیدا می کند و اگر نباشد، زندگی بار سنگینی است به دوش زندگان که اگر آن را رها کنند و بیاندازند به خوشبختی و آسایش نزدیکترند. پس برای ایجاد نظام و امنیت همه جا یک سلطان

۱۴۱ – نهج البلاغه – ترجمه دشتی ، خبر از خونریزی و شکمبارگی حجاج بین یوسف ثقفی ..... ،ص ۲۲۷: آگاه باشید، به خدا سوگند پسرکی از طایف ثقیف (حجّاج بین یوسف) بر شما مسلّط میگردد که هوسباز و گردن کش و ستمگر است، سیزه زارهای «اموال و داراییهای» شما را میچرد و چربی شما را آب میکند. ابو وذحه: بیس کن. حجّاج بن یوسف ثقفی است که در سال ۴۱ هجری متولّد و مرگ او در سال ۹۵ هجری است.)

ثنزح دعاى تحر

حاکم مسلط لازم است که جلوی تجاوزات را بگیرد گر چه او در حکومت خود متجاوز باشد. اگر ظالم و متجاوز باشد فقط یک ظالم بر مردم مسلط است و اگر حاکمیّت آن ظالم مسلط نباشد، تمامی انسانها نسبت به یکدیگر در خط ظلم و ستم و هرج و مرج قرار می گیرند و یکدیگر را نابود می کنند. در این جاست که بر بشریّت واجب و لازم است پیش از اقدام به هركارى حكومتي ايجاد كنند كه عامل نظام و امنيت باشد و آن بهترين حکومتها حکومتی است که خدا با معرفی پیغمبری و یا امامی به جامعه بشریّت تقدیم میکند. در اینجا لازم است ذرباره حکومت و سلطنتی که مایه فخر و مباهات است، بحث کنیم تا فرق بین حکومتی که برای حاکم مایه افتخار است و یا حکومتی که برای حاکم مایه ذلت و خواری است معلوم شود زیرا در این جملات انسان از خداوند متعال تقاضا می کند که من از تو یک سلطنت توأم با افتخاری را می طلبم. به من یک حکومتی بده که در دنيا و آخرت مايه فخر و مباهات من و خانواده من باشد. حكومتى صد در صد برای سلطان حاکم مایه فخر و مباهات است که توأم با خدمت برای بندگان خدا باشد. یعنی سلطان حاکم در خط خدمت به مردم باشد و زندگی آنها را و دین آنها را و علم و دانش آنها را پرورش دهد و انسانها را به سعادت و خوشبختی دنیا و آخرت برساند. حکومتهایی که صرفاً برای اعمال زور و قدرت بوجود ميآيند و در آن حكومتها سلطان حاكم، خود را برتر و بهتر از دیگران میداند و مردم را به خدمت خود مجبور میکند و نه تنها او در خدمت مردم نیست بلکه چنان وضعی است که مردم بایستی بار حکومت و سلطنت او و اطرافیان او را به دوش بکشند و زندگی او را اداره کنند. یک چنین حکومتی که سلطان حاکم به دلیل قدرت و ثروت، خود را برتر و بالاتر میداند و مردم را فدای حفظ ثروت و قدرت خود میکند و ثروت و قدرت خود را در خدمت مردم به کار نمی برد، یک چنین حکومتی در نزد خدا و مردم محکومیت پیدا کرده و در انتها مایه ذلت و خواری او خواهد شد. چنین حاکمهایی روز قیامت در وضعی قرار می گیرند که حاضر نیستند کسی از مردم را ببینند و یا کسی از مردم آنها را ببیند زیرا ظلم و زور یک چنان حاکمی به تمام مردم رسیده است و مردم در زندگی آخرت

شرح دعای سحر

قدرت انتقام پیدا میکنند. حکومتی است که مایه فخر و عزّت است. حکومتی که حاکم همه جا در خدمت مردم باشد و رفتارش با مردم بر پایه عفو و مدارا بوده و کار و کوشش او همین باشد که برای مردم زندگی بسازد و آنها را به سعادت دنیا و آخرت برساند. رابطه قلبی آن حاکم با انسانها مانند رابطه قلبی پدر و مادر با فرزندان خود است. در این رابطه از پیامبر اکرم سؤال کردند که یا رسول الله بهترین رئیسها و سلطانها چه کسی است؟ حضرت جواب دادند:

## سَيِّدُ الْقَوْمِ خَادِمُهُم ١۴٢

یعنی بهترین رئیسها و بهترین بزرگان هر طایفهای کسی است که از همه بهتر و بیشتر به مردم خدمت میکند و وجودش برای مردم منشأ خیر و برکت است.

خداوند در زمانی که بخواهد سلطنت پر افتخاری به انسان بدهد سلطنتی که همه جا در نظر خدا و خلق خدا محبوبیت داشته باشد، سلطانی است که انسانها او را از پدر و مادر خود و فرزندان خود بیشتر دوست داشته باشند و این سلطان که میخواهد سلطنت پر افتخاری داشته باشد، خداوند او را به سه سرمایه مجهز میکند اولاً علم و دانش به او می دهد که با بصیرت و بینایی و شناسایی کامل محیط به افکار و امی ما مردم باشد. انسانها را در هر مقامی هستند چنان بشناسد که خدا میشناسد. و افکار آنها را از خود آنها بهتر بداند و بشناسد. علم کامل به میشناسد. و افکار آنها را از خود آنها بهتر بداند و بشناسد. علم کامل به میشناسد و افکار آنها را از خود آنها بهتر بداند و بشناسد. علم کامل به مودرات آنها و احتیاجات آنها داشته باشد، چنان علمی که دروغها و دروغگوییها را صد در صد بداند و بشناسد. منافقین و شیاطین کشور خود دهند و بالاخره یک چنین سلطانی را خداوند به علمی مجهز میکند که انسانها را از خود آنها بهتر بشناسد تا مردم نتوانند با افکار و اعمال خود بر سلطان غلبه داشته باشند. بلکه همه جا مغلوب او و محکوم به حکم او باشند و هر کسی سعادت دنیا و آخرت خود را در اطاعت همان سلطان

١٢٢ - من لا يحضره الفقيه، ج٢، ص ٣٧۶: حديث ٥٧٩١ ، سَيِّدُ الْقَوْمِ خَادِمُهُم.

شرح دعاى سح

بشناسد نه این که خیال کند جای دیگر و مملکت دیگر برای او بهتر و گواراتر است.

سرمایه دوم: خداوند، قلب یک چنین انسانی را پر از رأفت و محبت میکند او چنان قلبی پیدا میکند که سختی و مصیبت بندگان خدا برای او ناگوارتر است از سختیها و مصیبتهایی که متوجه او میشود. برای رفع و دفع ناراحتی روانی خود که از رنج مردم و غم و غصه مردم پیدا میکند. روز و شب در تلاش است که مصیبتهای آنها را برطرف کند و آنها را به زندگی مطلوب و گوارایی برساند.

و اما سرمایه سوم این است که خداوند وقتی بخواهد به انسان سلطنت پر افتخاری مرحمت کند، آن سلطان را به قدرتی مجهز میکند که بدون جنگ محیط و مسلط بر تمامی انسانهایی باشد که بر آنها حکومت میکند.

این سه نوع سرمایه که غالباً نمونههای آن در اولیاء خدا پیدا می شود سرمایه یک سلطنت پر افتخاری است که خدا می دهد ولیکن سلطانی که بخواهد با اعمال زور و قدرت، بندگان خدا را به بردگی و بندگی خود بکشاند و از طریق استثمار آنها را در حد فقر و جهل نگه دارد تا بتواند بر آنها تسلط پیدا کند، یک چنین سلطنتی به جز ذلت و خواری عاقبت کار چیزی به بار نمی آورد پس خداوند در این جمله از دعا به انسانها می آموزد سلطنتی را از خدا بخواهند که توأم با عزّت و افتخار و محبوبیّت کامل در میان مردم باشد.



شرح دعای سحر

فراز نوزدهم

ٱللَّهُمَّ انِّى ٱسْتَلُکَ مِنْ عُلُوِکَ بِآعْلاهُ وَكُلُّ عُلُوِّکَ عالِ ٱللَّهُمَّ انِّى ٱسْتَلُکَ بِعُلُوِکَ كُلِّهِ

در این قسمت از دعای شریف بندهی مؤمن از خداوند تبارک و تعالی، علوّ و مقام و برتری میجوید. و میگوید پروردگارا، من آن چنان بهتری و برتری میجویم و میخواهم که نمونه بهتری و برتری تو باشد. گرچه تمامی مراتب برتری تو در جای خود برترین است و تو ای خدا در هیچ درجه و مرتبهای پایینتر از کسی و چیزی نیستی بلکه همه جا برتر و بالاتری ولیکن پروردگارا، من یک برتری و بالاتری، نمونه برتری تو را میخواهم.

این هم از عجایب سؤالاتی است که بندگان مؤمن از خداوند تبارک و تعالی تقاضا میکنند. موجودی که جنسیّتش و حرکتش از خاک و نطفه شروع شده و از جنسیّت لجن و دریاهای لجن و سیاه عبور کرده تا جنسیّت انسانی و حیوانی پیدا کرده از خداوند تبارک و تعالی تقاضای برتری و بهتری ربوبی و الهی دارد. پروردگارا، من مثل تو بهتر و عالیتر باشم. نمیگوید از دیگران بهتر و عالیتر باشم، بلکه میگوید مانند تو برتر و عالیتر باشم.

انسانها از نظر این که جنسیّت خاکی و مادّی دارند همه با هم از لای و لجن طبیعت بوجود آمدهاند حق دارند از خدای خود تقاضا کنند که پروردگارا، ما را از آلودگیها و رجاست و نجاستها و موادی که ما را تنزل میدهد و جنسیّت روحی و علمی ما را میکوبد، نجات بده و حق دارند از خدا تقاضا کنند یک جنسیّت پاک و منزهی داشته باشند. تمامی این خواهش بر پایه تطهیر جنسیّت و تنزیه مادیت قابل قبول است. تقاضاهایی

شرح دعای سحر

است بسیار مطلوب و مشروع ولیکن این خواهش و تقاضا خیلی عجیب است که انسان برای خود جنسیّت الهی و خدایی مطالبه میکند. نمیگوید یاکترین انسان ها باشم بلکه می گوید: ای خدا، من مانند تو یاک باشم مانند تو بدانم و بخوانم و مانند تو بتوانم. این تقاضا که انسان دوست دارد مانند خدای خود عظیم باشد، تقاضایی است بسیار عجیب و بزرگ و عجيبتر اين كه خداوند چنين تقاضايي را قبول ميكند، درجه و مقام او را بالا می برد تا او را مثل و مانند خود قرار می دهد. در اینجا سؤال می کنیم که آیا تغییر و تبدیل جنسیّت بشری به جنسیّت الهی ممکن است و یا این تبدیل و تغییر ممتنع و محال است. یکی از محالات در جهان طبیعت و در عالم تبديل ذوات به يكديگر است. مثلاً شئ جنسيّت خود را رها كند و جنسیّت دیگری پیدا کند. حتی مادهای از مواد عالم تبدیل به ماده دیگر شود. ماده خاکی به ماده طلایی تبدیل شود و بگوید من تو شده باشم و تو هم من شده باشي. من جنسيت طلايي تو را بگيرم و تو جنسيت خاکي من را. در این جا بایستی بدانیم که تکامل و ترقی غیر از تبدیل دو جنسیّت به یکدیگر است. تکامل و ترقی مانند این است که خاکها تغییر ماهیّت میدهند و ترقی میکنند. تبدیل به گیاه می شوند و گیاهها تبدیل به یک جنسیّت گوشتی و خونی میشوند و به حیوانیت ارتقاء پیدا میکنند و یا به عکس حیوانات تبدیل به خاک و همچنین گیاهها تبدیل به خاک می شوند. تبدیل و تغییر به این کیفیّت را تکامل می نامند نه تبدیل دو جنسیّت به یکدیگر. خداوند با «افاضه» و «اضافه»ی روح مجرّد بر موادی که فاقد روحند آنها را به موجود زنده تغییر میدهد و باز زندهها را از مسیر همین «اضافه» و «افاضه»ی روح به مقامی بالاتر ارتقاء میدهد. به کیفیتی که آن مادهی ابتدایی در تمامی این درجات و کمالات به حال خود و به جنسیّت خود محفوظ باشد. مانند انسانی که لباسهای مختلف مى يوشد. ابتدا لباس فقر به تن دارد، تغيير لباس مى دهد، غنى مى شود. و يا ضعيف است، قدرت پيدا مي كند. و يا در لباس عوام و جاهل است، علم و دانش کسب میکند و به لباس علماء ظاهر می شود. و شاید در انتها به لباس امامها و پیامبران مُلَبَّس شود. ولیکن انسانی که به یک چنین مقامی

تنزح دعاي سحر

رسیده است، همان انسان اوّل است که مانند کودکان زندگی می کرد و قادر به شستشوی خود نبود. این تغییرات را تکامل و ترقی مینامند یعنی شئ یا شخص از مسیر «افاضه»ی فیض خدا و صنعت و سازندگی بهتر و بهتر می شود تا به مقامی بالاتر و بهتر می رسد. ولیکن همان ماده ابتدایی و یا همان نطفه و قطعه خاکی است که در درجات پایین زندگی میکرد و حالا به درجات بهتر ارتقاء يافته است. وليكن تبديل جنسيّت اين است كه این ماده در مادیّت خود نیست و نابود شود و جنسیّت مادی دیگری پیدا کند: این تبدیل محال است. حتی تبدیل یک ماده به ماده دیگر یا یک انسان به انسان دیگر. یعنی من و خودیت من نابود شویم. تبدیل من به خودیت شما و تبدیل شما به خودیت من محال است، زیرا اگر خودیت من محفوظ است که هرگز خودیت شما نمی شود و اگر خودیت من نابود شده است، شما خودیت دیگری هستید؛ گرچه شباهت به من پیدا کرده باشید. به همین کیفیت تبدیل دو شئ به یکدیگر به معنای این است که شئ اول نابود شود. و شئ دوم جای او را بگیرد. پس دو شئ اند و دو شخص اند یکی جای دیگری را می گیرد زیرا آن شئ اول نابود شده، عدم است و شئ دوم وجود است هر گز عدم تبدیل به وجود و یا وجود تبدیل به عدم نمی شود. اگر انسان چنین تقاضایی کند که ای خدا جنسیّت مادی و روحی من تبديل به جنسيّت الهي و ربوبي شود چطور ممكن است جنسيّت خلقي نابود شود و جنسيّت خدايي پيدا كند، اين تبديلات محال است. نه قدرت خدا به آن تعلق مى گيرد و نه اين كه خود به خود قابل وقوع است وليكن تغییرات حساب دیگری دارد. انسان از مسیر تکامل ذاتی و صفاتی متخلق به اخلاق خدا می شود و صفاتی نمونه صفات خدا پیدا می کند ولیکن انقلاب ذاتی و تحول ذاتی که ذات جسمانی و روحانی خود را رها کند و نابود سازد و در برابر ذات الهی و جنسیّت خدایی پیدا کند، محال است زیرا در صورتی خودیت شما یا دیگران را بدست می آورم که خودیت خود را رها کنم و در صورتی که خودیت خود را رها کنم تا خودیت شما را جایگزین خودیت خود نمایم، دیگر من نیستم که شما من باشید نه این که جای من باشید. شما ممکن است جای من و در مسند من و در مقام

شرح دعای سحر

من قرار گیرید ولی نمیتوانید من شوید و من هم نمیتوانم شما شوم و شما باشم. زیرا درصورتی شما میشوم که شما نباشید و اگر باشید شما هستید من هم هستم چگونه من شما باشم و شما من باشید. همین طور من و خدای من، این جنسیّت ماده و من و نفس من و روح من که در ذات خود جهل محضاند در صورتی جنسیّت خدایی پیدا میکنند که خودیت خود را رها سازند و نابود شوند. و وقتی که خودیت خود را نابود کردند، نیستند تا جنسیّت خدایی پیدا کنند. ذوات موجودات خواه از جنس جمادات و نباتات و یا روحانیات و یا فرشتگان همه جا ثابت و مستقل است.

هرگز در تاریخ مادهای تبدیل به ماده دیگر نشده و یا روحی تبدیل به روح دیگر نخواهد شد، بلکه هر ذرهای از ذرات و مواد از ازل تا به ابد مستقل است ولیکن در معرض تغییرات قرار می گیرد. گاهی آن ماده جنسیّت آبی پیدا می کند، به صورت آب ظاهر می شود و باز این صورت را رها میکند در وضعیت خاکی و هوایی و چیزهای دیگر قرار میگیرد، خداوند هندسه مولکولهای هوا را به هم میزند و آنها را به صورت آب در می آورد و یا هندسه مولکول های آب را به هم می زند و آن ها را به صورت هوا جلوه میدهد. هوا را تبدیل به خاک میکند یا خاک را تبدیل به هوا. همه این تبدیلات از مسیر تغییرات است. نه این که جنسیّتی نابود شود و جنسیّت دیگری جای او قرار بگیرد. پس ممکن نیست که انسان جنسيت خدايي پيدا كند و يا ذات مقدس خدا جنسيت خلقي پيدا كند. ولی صفات و عوارض وجودی انسان قابل گسترش است. خداوند به انسان علم میدهد، قدرت میدهد. جود و سخاوت میدهد. عقل و دانش میدهد. و انسان با خدای خود شباهت علمی و صفاتی پیدا می کند. ولیکن شباهت ذاتی پیدا نمی کند. و این که می گوئیم شباهت علمی و صفاتی پیدا می کند از باب مسامحه است چرا که لغاتی نداریم که معرِّف علم انسان و علم خدا باشند. علم یک صفتی است که بر ذات انسان عارض می شود. مثل لباس كه به تن خود مي يوشد و همين علم از ذات انسان قابل سلب است. وليكن علم خدا عین ذات خداست. چیزی نیست که به خدا داده شود و از خدا

ثنرح دعاي سحر

گرفته شود و یا این که ممکن باشد خداوند در ذات خود تصرفاتی بنماید و علم خود را بالا و پایین ببرد. پس علم در وجود انسان عرض است و در ذات خدا عین ذات است. انسان از طریق همین آگاهی و دانایی و کسب سایر صفات و اخلاق الهی به صفات خدای خود ارتقاء پیدا میکند. و در انتها برای اداره خود و اداره عالم جانشین خدا میشود. دراین فراز دعای شریفه انسان از خداوند تبارک و تعالی تقاضای علو و برتری میکند و میگوید:

ٱللَّهُمَّ إِنَّى أَسْتَلُكَ مِنْ عُلُوِّكَ بِأَعْلاهُ

یعنی ای خدا، من از تو خواهش می کنم که مانند برتری تو را داشته باشم. از همه بهتر و بالاتر آن چنان که تو از همه مخلوقات برتر و بالاتر هستی. بدیهی است که برتری خداوند تبارک و تعالی بر مخلوقات خود به دو دلیل است. یکی برتری ذاتی خداوند متعال خداوند به ذات خود از همه کس و همه چیزی برتر است. برتری ذاتی خدا بر خلایق مانند برتری نور و روشنایی بر ظلمتها و هوای کرهیزمین است. شب تاریک، هوای محیط به کرهی زمین سیاه و ظلمانی است. فردا که خورشید طالع میشود ذرهای از آن ظلمتها و سیاهیها قابل رؤیت نیست. نور بر ظاهر و باطن فضای ظلمت برتری ذاتی و وجودی دارد. هیچکس نمیتواند مادهی ظلمانی را در فضای نورانی بر نور برتری دهد. آن چنان که مادهی ظلمانی به خودی خود دیده شود و بتواند چهرهی نور را بپوشد.

برتری ذاتی خدا بر خلایق چنین است. امکان ندارد چیزی بهتر و برتر و یا بالاتر از ذات خدا باشد. نه چیزی برتری مکانی بر وجود خدا پیدا میکند، مانند برتری ستارهها بر کرهی زمین، نه هم برتری زمانی پیدا میکند که پیش از خدا وجود داشته باشد و خدا زمان بعد پیدا شده باشد. و نه هم برتری وجودی که چیزی خارج از قدرت خدا باشد و خدا بر آن تسلطی نداشته باشد. این برتری ذاتی خداوند متعال است و این برتری از ذات قابل سلب نیست و یا برای ذوات مخلوقات قابل اثبات نخواهد بود. مولا امیرالمؤمنین علی علیه السلام در وصف برتری خدا می فرماید:

شرح دعای سحر

سَبَقَ فِي الْعُلُوِّ فَلَا شَيْءَ أَعْلَى مِنْهُ وَ قَرُبَ فِيالدُّنُوِّ فَلَا شَيْءَ أَقْرَبُ مِنْه

یعنی آن چنان در برتری بالا و برتر است که چیزی بالاتر از او ممکن نیست و آن چنان به اشیاء و اشخاص نزدیک است که چیزی نزدیکتر از او نیست. و اما برتری دوم برتری عملی و صفاتی خداوند متعال. خداوند تبارک و تعالی در اراده و عمل بینظیر است و هیچکس نمیتواند اعمال خود را در جزئیات و کلیات مانند خدا انجام دهد و یا در صنعتی از صنایع خواه کوچک باشد و یا بزرگ با خدا رقابت کند.

آيا تمامي دانشمندان عالم جمع بشوند مي توانند بدون استفاده از آبها و رطوبت طبیعت قطره آبی بسازند و یا قبضه خاکی و یا ریگی و سنگی و برگ گیاهی و یا حشرهای کوچک و بزرگ بسازند. انسانها نمی توانند در صنایع الهی و طبیعی با خدا رقابت کنند. چیزی بسازند که صد در صد از نظر ذاتی و وجودی و خاصیتها شباهت با صنایع الهے، داشته باشد. خداوند در ساختن و آفریدن به دو قدرت مجهز است که امکان تنزل این دو قدرت در وجود انسان نیست. یعنی اگر خداوند متعال بخواهد این دو رمز آفرینش را به انسانی بیاموزد تا انسان هم با فراگیری این دو رمز موجودی بیسابقه و یا زنده به وجود آورد ممکن نیست زیرا این دو رمز از حد و حدود علم و قدرت انسان خارج است. و چیزی که از محدوده خلقت و قدرت کسی خارج باشد، نمی تواند آن را به تصرف خود درآورد و این دو رمز یکی ایجاد مواد و مصالح ساختمانی بدون سابقه. یعنی خداوند قدرت دارد در جایی و فضایی که هیچ نیست آن چه میخواهد بسازد. بدون این که از کسی یا چیزی استفاده کند و این آفرينش عجيب را ايجاد «لا من شئ» گفتهاند. يعنى بدون اين كه از چیزی استفاده کند آن چه می خواهد می سازد. مثلاً در فضای خالی جسمی می سازد بدون این که از مواد عالم استفاده کند. آفرینش بدون سابقه و بدون مواد اولیه آن قدر عمیق و عجیب است که فهم آن هم برای

١٢٣ – نهج البلاغه. و من كلام له (ع) و فيه جمله من صفات الربوبية و العلم الإلهي ... ،ص ٨٧

شرح دعای سحر

انسان مشکل است چه برسد که بدون سابقه بیافریند. زیرا همه جا علم بر عمل مقدم است. عمل دنباله علم است اگر علم نباشد عمل ممکن نیست مثلاً هرگز شما نمی توانید در کاری اقدام کنید یا چیزی بسازید مگر این که آن را بدانید. ضعف مطلق نتیجه جهل مطلق است. پس انسانها نمی توانند این رمز را بیاموزند که خداوند چگونه در فضای خالی به اراده خود جسمی و یا نوری و یا مادهای ایجاد می کند. بدون این که از چیزی استفاده کند. و اما رمز دوم «جعل ماهیّت» است. «جعل ماهیّت» به معنای تغییر ذات ماده و تغییر وجود اجسام است از موت به حیات یا از رنگ ماده از سیاهی به سفیدی و یا از سکون به حرکت و یا تغییر انسانها می خوابیم یا می میریم و دو مرتبه بیدار و زنده می شویم این خواب و بیداری یا موت و حیات از نوع تغییر ذات است.

آن جا که می میریم تمام اجزاء بدن ما مرده است ما با قطعات سنگ و خاکی هیچ فرقی نداریم و باز آن جا که زنده می شویم تمام اجزاء وجود ما حیات پیدا می کند. پیدایش موت و حیات و یا حرکت و سکون را در ما جعل ماهیّت می نامند. زیرا روح حیات در وجود ماده تمرکز پیدا می کند و ثابت می ماند هیچ کس نمی تواند این روح ثابت را از دل ماده خارج کند. ورود روح به بدن مانند ورود روشنایی به فضای تاریک نیست. خورشید که طالع می شود تمامی فضا و اجزای هوا روشن می شود، ولیکن این روشنایی قابل سلب است. اگر کسی پرده ای در برابر شعاع خورشید قرار دهد می تواند نور را از فضا بگیرد و فضا را به تاریکی بر گرداند مانند کرهی ماه وارد فضا شده نه به کیفیّت ثبوت و ممکن است ما در کرهی زمین یک روز روشن را به تاریکی بر می گرداند. زیرا این جا ورود نور به کیفیّت تابش وارد فضا شده نه به کیفیّت ثبوت و ممکن است ما در کرهی زمین یک وارد فضا شده نه به کیفیّت ثبوت و ممکن است ما در کره می زمین یک وهر درخشان. این درخشش خاصیّت نور است. ولی وقتی نور در دل

شرح دعای سحر

نمیتواند شعاع نور را از این جسم نورانی بگیرد و آن را به سیاهی برگرداند.

پس این فضا به نور خورشید روشن میشود. این روشنایی و تاریکی جعل ماهیّت به حساب نمیآید، زیرا ذات هوا و فضا تغییر نکرده است بلکه نور میتابد و برطرف میشود. ولیکن تابش نور در جسم متبلور و گوهر درخشان از نوع جعل ماهیّت است. یعنی خداوند صفا را در دل آینه ثابت نگه داشته و یا درخشش نور را در دل گوهر درخشان ثابت نگه داشته است. ثبوت نور را در دل ماده و یا روح حیات را در وجود انسان و حیوان «جعل ماهیّت» مینامند. هیچکس نمیتواند نوری را در جسمی ثابت نگه دارد و یا بعد از ثبوت آن را برطرف کند و یا روح را در بدن انسان و یا در حیوان متمرکز نماید و به ارادهی خود آن روح را در دل انسان و حیوان ثبت کند. این تغییرات ذاتی را «جعل ماهیّت» مینامند. که انسانها

لذا خداوند تبارک و تعالی درجه و مقام بندگان خود را از طریق جعل ماهیّت و تمرکز دادن فضایل و کمالات در وجود آنها، بالا میبرد و همین فضایل اخلاقی مراتب آنها را بالا میبرد. علمی که به آنها میدهد همین فضایل اخلاقی مراتب آنها را بالا میبرد. علمی که به آنها میدهد قابل سلب از آنها نیست و تبدیل به جهل نمیشود. همچنین قدرتی که در وجود آنها متمرکز میکند، آن قدرت هم قابل رفع نیست و تبدیل به ضعف نمیشود. به همین کیفیّت تمامی صفات و کمالاتی که خداوند متعال به آن صفات و کمالات مجهز است، تمامی آنها را در وجود مؤمن مطیع متمرکز میکند. به همین مناسبت دوستان خدا با دشمنان خدا مرتال به آن صفات و کمالات مجهز است، تمامی آنها را در وجود مؤمن مطیع متمرکز میکند. به همین مناسبت دوستان خدا با دشمنان خدا مرتان در ایکن دوستان خدا در وجود خود به تمامی علمها و نیروها مجهزند. با هر حادثهای رو به رو شوند گر چه آن حادثه بسیار بزرگ باشد در برابر آنها کوچک است. مجهز به علم و قدرت الهی میشوند. اگر بتوانید کافری را با مؤمنی از نظر ذاتی و روانی مقایسه کنید، مؤمن در

ثنرح دعاى تتحر

طبیعت را و ماوراء طبیعت را میبیند و میداند. روح و فرشته را در ماوراء ماده میبیند و میداند. زندگی بهشتی و راه بهشت را میبیند و میداند. همه چیز از آنچه خدا از عالم غیب خبر داده است، در برابر او **دیدنی** و دانستنی است. خدا شعاع فکر انسان را به ظاهر و باطن عالم بالا میبرد، **نور ایمان است که در مسیر اطاعت خدا و بندگی حاصل میشود**. کفار فاقد یک چنین روشنایی در ذات خود هستند. در سنین پیری چناناند که ندارند. به همان میزان که در کودکی از خدا بیخبرند و نمیتوانند خدا و نمیتوانند وجود خدا را درک کنند زیرا تکامل و ترقی فکری و ایمانی نمیتوانند وجود خدا را درک کنند زیرا تکامل و تحول روحی در آنها پیدا نشده، بلکه هر چه هست ظاهری و مادی مربوط به بدن و مزاج آنهاست. به همین مناسبت از ابتدا تا انتهای عمر فقط یک هدف دارند و آن هم پول و ثروت از هر راهی که باشد، خواه کسب و فعالیت و یا قتل و جنایت.



شرح دعای سحر

فراز بيستم

ٱللَّهُمَّ انِّى اَسْئَلُکَ مِنْ مَنِّکَ بِٱقْدَمِهِ وَكُلُّ مَنِّکَ قَدِيمُ اَللَّهُمَّ اِنِّى اَسْئَلُکَ بِمَنِّکَ كُلُّهِ

در این جملات شریف، انسان از خدا تقاضا میکند که پروردگارا، مین آن قدیمترین منّت تو را از تو تقاضا میکنم با این که منّتهای تو تماماً از همان ابتدای آفرینش تا انتها ادامه دارد. پروردگارا، من آن چنان منّتی که تو داری از تو تقاضا میکنم.

کلمه منّت در اصطلاح دین و قرآن کلمات پرمحتوایی است. خداونـد تبارک و تعالی در مقابل بخشش بعضی از نعمتها بر بنـدگان خـود منّت میگذارد و میفرماید:

لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً ١٢

یعنی خداوند بر شما منّت می گذارد که پیغمبری به سوی شما فرستاده است تا این پیغمبر آیات خدا را برای شما بخواند و شما را هدایت و تربیت کند و در بسیاری از آیات خداوند متعال، منّت گذاری انسانها را بر یکدیگر نهی می کند و می فرماید:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِّ وَٱلأَذَى 14

یعنی صدقات و انفاقات خود را با منّت گذاشتن بر یکدیگر باطل نکنید.

در اینجا در اطراف کلمهی منّت تحقیقی لازم است تا بدانیم که منّتگذاری و یا منّتپذیری چگونه در جایی نعمت بزرگی بحساب میآید

> ۱۴۴ -- آل عمران،۱۶۴ ۱۴۵ - بقرہ،۲۶۴

م شرح دعای سحر

که انسان از خدا مطالبه میکند و در جای دیگر نقمت و عذاب بزرگی بحساب میآید که خداوند انسان را از آن منّتگذاری یا منّتپذیری نهی میکند. در دین مقدس اسلام از نظر اخلاقی به مردم بسیار سفارش شده است که در سختیها و مصیبتها صبر کنید. زیر بار منّت کسی نروید. مخصوصاً از انسانهایی که فاقد ایمان و شخصیت و کرامت هستند چیزی نخواهید و مطالبه نکنید و یا اصلاً از کسی خواهش و تمنایی نداشته باشید. صبر کنید و مستقیماً به خدای خود متکی باشید و در برابر خدمت به مردم از مال مردم استفاده نکنید.

منت در مفهوم و معنای واقعی خود به این معناست که رهبر و مربّی انسان پول و ثروت و امکانات در اختیار شاگرد وابسته به خود می گذارد تا وایستگان و شاگردان خود را به کمال مطلق برساند. مانند پدر و مادر که در خدمت فرزندان خود هستند. زحمت مىكشند و انفاق مىكنند. غذا و لباس و مسکن برای آنها تهیه میکنند. مانند درخت و نهال آنها را می پرورانند تا به ثمر برسانند. یک چنین اتفاقات و بخشش هایی را که برای تکامل انسانها و در طریق تکامل انسانها پیدا می شود، منّت می نامند. ثروت و نعمتی که به انسان می بخشند و در برابر این بخشش انتظار دارند که کمک بخشندگان مال و ثروت باشند و برای آنها کاری انجام دهند و یا به صورت کارگری و مزدوری باشد. گاهی انسان به کسی چیزی می بخشد و در مقابل به نفع خود از او انتظاری دارد تا در مقابل این بخشش به بخشنده احترام بگذارد. برای او و به نفع او عملی انجام دهد. یکچنین بخششی و انتظار از نوع مزد و مزدوری است. بخشنده می گوید به تو پول دادم چرا به من احترام نگذاشتی یا مرا به خوبی و آقایی شهرت ندادی. بخشش است در برابر انتظار به نفع بخشنده. نه به نفع کسی که به او کمک کرده است.

یک چنین نعمتی تبدیل به نقمت می شود که بخشنده با این بخشش می خواهد بر شما حاکمیّت پیدا کند و شما را به استخدام خود در آورد. ولیکن بخشش و انفاق اگر به منظور ترقی دادن و جلو انداختن عقب افتادگان باشد، مانند کسی که خرج تحصیل یک جوانی را می دهد، مال و

شرح دعای سحر

ثروت در اختیار او می گذارد تا او درس بخواند و به مقامی از علم و دانش برسد. بدون این که اگر به مقامی رسید از او انتظاری داشته باشد که این بخشش صرفاً برای ترقی دادن و به کمال رسانیدن آن انسان است. یک چنین بخششی را منّت مینامند. منّت مطلوب و محمود. مثل منّتهایی که خدا و انبیاء سر بندگان خدا دارند، از این قبیل است. خدا که با فرستادن پیغمبر منّت می گذارد، یعنی با بذل یک چنین نعمتی می خواهد شما را به بهشت برساند نه این که از شما مزدی و تشکری انتظار داشته باشد.

قانون الهی در زندگی دنیا این است که در برابر هر نعمت مادی و یا معنوی که به بندگان خود میرساند از آنها انتظاری دارد و در برابر آن نعمت وظیفهای برای آنها معین میکند در واقع آن چه در دنیا به بندگان خود می دهد مفت و مجانی نیست. بلکه در برابر این بخششها وظایفی برای بندگان خود معین میکند مثلاً در برابر مال و ثروتی که به آنها میدهد خمس و زکات و نذر و نذورات از آنها مطالبه میکند. و یا در برابر قدرت و سلامتی که به آنها میدهد، خدمت به بندگان خدا از آنها انتظار دارد و همچنین در برابر علم و دانشی که به آنها میدهد، تعلیم و تبلیغ انتظار دارد. در برابر نعمت زن که به شوهر میدهد انتظاری از شوهر و یا در برابر وجود شوهر بر زنان انتظاراتی از زنان دارد و وظایفی برای آنها معین میکند. حتی در برابر جرعه آبی که مینوشند کلمات «ألحَمدُ لله» و «شُكراً لِله» انتظار دارد. وقتى كنار سفره مىنشينند چگونه مؤدب بنشینند و به سفره خدا احترام بگذارند و زمانی که غذا میخورند در ابتدا بسم الله و در انتها الحمدلله بگویند. شاید کمتر جایی داشته باشیم و یا اصلاً نداشته باشیم که خدا نعمتی بزرگ و یا کوچک به انسان یدهد و در برابر آن نعمت انتظاری نداشته باشد. شکر نعمت و یا کفر نعمت مربوط به همین وظیفه شناسی در برابر نعمت هایی است که خداوند به اراده انسان داده است. كساني شاكر هستند كه وظايف ديني و الهي خود را در ارتباط با نعمتی که به آنها داده است انجام میدهند. در برابر مال و ثروت، خمس و زکات و انفاقات دارند و در برابر قوه و قدرت، جهاد با دشمنان

شرح دعای سحر

خدا و همه جا به این کیفیّت. کفر نعمت هم درست به معنای وظیفهنشناسی و بیاعتنایی به حق خداوند متعال است. به کیفیّتی از نعمتهای خدا استفاده میکند که گویی ملک خود اوست و خود آنها را ساخته و تهیه نموده برای خدا حقی قائل نیست. یک چنین بیاعتنایی به حق خدا و یا وظایفی که برایش مقرر شده است کفر نعمت مینامند.

و در اینجا لازم است بحثی ایراد شود که آیا این انتظارات و وظایفی که خدا برای بندگان معین میکند به منظور احیای حق خداست یا به منظور احیای حق بندگان خدا؟ آیا این وظایف به نفع خدا تمام می شود یا به نفع انسان؟

مطلبی که مورد سؤال و پاسخ قرار میگیرد همین است که خداوند تبارک و تعالی چه احتیاجی به بندگان خود دارد که بذل و بخششهای خود را مقید به وظایفی میکند که از آنها خواسته است که اگر وظایف خود را انجام دادند، حق خدا را رعایت کردند و شکر نعمتهای خدا را به جا آوردند و اگر وظایف خود را نشناختند، در برابر نعمتهای خدا ناسپاس اند و خداوند مخصوصاً انسانهای ناسپاس را تهدید به عذاب سخت میکند. می فرماید:

وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِن شَكَرْتُمْ لأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدُ ١٢٤

اگر شکر خدا را به جا آورید، زیادتر به شما می بخشد. ولیکن اگر ناسپاسی کردید، عذاب سختی در انتظار شما است. سؤال میکنیم پروردگارا تو با آن عظمت و قدرتی که داری چه نیازی به شکر و سپاسگزاری مردم داری که آنها را ملزم میکنی در برابر نعمتها سپاسگزار باشند و وظایف خود را انجام دهند. به علاوه چرا ناسپاس را تهدید به عذاب میکنی آیا این تاکید به وظیفه شناسی در برابر نعمتها و تهدید به ناسپاسی به این منظور است که حق تو ای خدا ضایع می شود و یا حق انسان های ناسپاس و یا سپاسگزار. اگر حق تو ای خدا ضایع می شود و می شود. تو ای خدائی که غنی مطلق هستی ذره ای نیاز و احتیاج در وجود

شرح دعای سحر

تو پیدا نمیشود آن چه حقّی است که از تو ضایع میشود. آیا این تضییع حقّ عامل اثبات احتیاج خداوند متعال نیست؟ آیا خدا به آن حقی که بر مردم دارد، احتیاج ندارد؟ آن چه حقی است که صاحب حق از آن بینیاز است؟ حق من آن چیزی است که به آن احتیاج دارم و حق خدا هم به همین کیفیت. اگر خدا بر بندگان خود حق دارد پس به حق خود احتیاج دارد؟ و اگر حقی بر بندگان ندارد چرا آنها را در صورت عدم رعایت حق، تهدید به عذاب میکند و در صورت رعایت حق به آنها مژده و نوید میدهد؟ آیا حق خدا بر بندگان به نفع بندگان است یا به نفع خداوند متعال؟ اگر به نفع بندگان است یا به نفع خداوند بهرهمند میشود؟ این بهرهمندی ظاهراً احتیاج خدا را ثابت میکند، در حالی که خدا غنی بالذات است.

حق خدا در این جا هدف خداوند متعال از خلقت عالم و آدم است و هدف خدا یا انسانها در زندگی آن وضعیت و حالی را میگویند و یا فوائد و نتایجی را میگویند که انسانها در کار و فعالیت و یا حرکات خود میخواهند خود را به آن هدفها و نتیجهها که در زندگی داشتهاند، برسانند. همه جا هدف بر انسانهای متحرک و متکامل حاکمیت دارد.

هدف خدا از خلقت عالم و آدم تکامل یافتن انسان است. هدف خدا این است که این انسانهائی را که حرکت خود و درس و دانش خودرا از صفر و از الفباء شروع کردهاند، بپروراند و تربیت کند تا روزی که به کمال مطلق برساند. علم و هنر خدا و قدرت و حکمت و صنعت خدا را و سایر صفات خدا را دریابند. رابطه بین خدا و خلق خدا مانند رابطه استاد مهربان نسبت به شاگرد مؤدب و مرتب خود است. استاد مهربان شاگردی دارد که این شاگرد در برابر استاد مؤدب و مرتب است و به مقام استاد احترام می گذارد. دوست دارد در خدمت استاد باشد با ادب و تربیت خود محبّت استاد را جلب می کند.

بین استاد و شاگرد رابطه پدری و فرزندی پیدا میشود و بسیار بیشتر و شدیدتر. در این جا هدف استاد مهربان این است که شاگرد خود

شرح دعای سحر

را بپروراند تا او را به مقام خود برساند. تمامی علم و هنری که دارد یا درس و دانشی که دارد به او بیاموزد.

او را از مراحل ضعف و نقص و جهل برهاند و به علم و قدرت کامل برساند و در انتها تمامی شوق و نشاط استاد مهربان همین است که شاگرد خود را به ثمر رسانیده و توانسته است علم خود را به او بیاموزد و او را جانشین خود قرار دهد، آن استاد مهربان خداوند متعال است و این شاگردان بندگان خاص و خالص او هستند که با نماز و روزه و ادب و اطاعت به مقام خدای احترام میگذارند، او را دوست دارند و دائم مؤدبانه با او رابطه دارند.

خداوند که در هر علم و هنری مطلق است و بینهایت قدرت و علم و ثروت است، دوست دارد این بندهی خالص خود را به آن ثروت و قدرت نامتناهی برساند. و آن ثروت و قدرت نامتناهی چیزی است که خدا از تربیت شاگرد در نظر دارد و هم شاگرد از تربیت شدن، میخواهد خود را به آن مقام برساند. پس از وصول به انتهای تکامل ذوق و شوق بندگان خدا این است که از بینهایت لذت و نعمت و قدرت و ثروت و علم و حکمت برخوردارند و بهره ميبرند. و خداوند متعال هم با تربيت اين انسان به هدف واقعی خود که تربیت شاگردان خود باشد رسیده و در برابر آنها شناخته شده و بندگانش آن چنان که شایستهی آنها بوده به علم و معرفت کامل رسیدهاند. پس حق خدا همان چیزی است که برای بندگان خود می خواهد، یعنی آنها را به ثمر برساند. و حق بندگان هم همان چیزی است که خدا برای آنها در نظر گرفته، یعنی آنها را به عزّت و عظمت و قدرت کامل برساند. اگر در اینجا بهرهبرداری و بهرهمندی وجود دارد، آن بهرهبرداری و بهرهمندی مخصوص بندگان خدا است، زیرا به هر میزان که ارقام ترقی و تکامل آنها بیشتر شده، از نعمت و لذت بیشتری برخوردار و بهرهمندند.

پس در اینجا میتوانیم منّتگذاری خداوند تبارک و تعالی را بر بندگان خود تفسیر کنیم.

شرح دعای سحر

خداوند خبر میدهد که به بندگان خود اجر و ثوابی بدون منّت میدهد. میفرماید:

## لَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمْنُون ١٤٧

یعنی بندگان صالح و با تقوای خداوند اجر و مزدی بدون منّت خواهند داشت و خدا نعمت بدون منّت در اختیارشان میگذارد. و باز جای دیگر میفرماید :

لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤَمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً 14

در برابر نعمتهای مادی و معنوی در این زندگی دنیا به بندگان خود منّت میگذارد. یعنی خداوند آنچه در دنیا به انسان میدهد از نعمت وجودی گرفته تا کوچکترین رقم آنچه استفاده میکند، در برابر هر نعمتی از انسان، حرکتی و وظیفهای تقاضا میکند.

در برابر نعمت وجود خدا از انسانها میخواهد خدا را سجده کنند و در برابر او رکوع و سجود بجا آورند. در برابر ثروت و نعمتی که به انسان میدهد از آنها خدمات اجتماعی و خدمت به عقب افتادگان به نام خمس و ذکات و مالیات دیگر مطالبه میکند.

در برابر نعمت سلامتی، خدمت به بندگان خدا و در برابر نعمت علم و دانش، تعلیم به بندگان خدا. تمامی وظائف و مقرراتی که خدا به نام دین وضع کرده است که این انسانها در ارتباط با خدا چه وظائفی دارند و در ارتباط با یکدیگر چه وظایفی و در ارتباط با طبیعت چه وظایفی برای آنها مقدر شده است. تمامی این، وظایف به معنای حرکتهای تکاملی است که در مسیر همین وظایف، بهشت موعود برای انسانها حاصل شود. زیرا تمامی مقررات دینی کار و فعالیتها و خدمات در جای خود انسانساز و بهشتساز است.

پس اگر خداوند انسانها را ساکت و صامت و آزاد به حال خود رها کند، در بیابانِ زندگی میمانند و رشد و تکامل در آنها پیدا نمیشود، به

۱۴۷ – فصلت، ۸

۱۴۸ - آل عمران ، ۱۶۴

شرح دعای سحر

عقل و شعور نمی رسند و تا زمانی که به عقل و شعور نرسیده اند، زندگی بهشتی دائر نمی شود. محصول تمامی مقررات و وظایف دینی همین است که در انتها حکومت الهی بوجود می آورد و انسانها در آن حکومت آزادی مطلق پیدا می کنند. در شعاع آن حکومت نعمتها بدون منّت داده می شود. یعنی خداوند ثروت و قدرت فراوان یا بی نهایت در اختیار انسان می گذارد و از او کاری و عملی مطالبه نمی کند. ولیکن در دنیا آن چه می دهد در برابر هر نوع نعمتی که می دهد وظیفه ای هم معین می کند که محصول این وظیفه شناسی رشد عقلی و ایمانی انسان است تا خود را به زندگی به شتی بر ساند.

لطیفهی مهم دیگری در این قسمت از دعای شریفه این است که انسان از خدای خود تقاضا میکند و می گوید: اَللَّهُمَّ اَنِّی اَسْتَلُکَ مِنْ مَنِّکَ بِاَقْدَمِهِ

یعنی ای خدا من قدیم ترین منتهای تو را از تو تقاضا می کنم. منّت در این جا به معنای نعمت است. خداوند از نعمتهائی که به انسان می دهد تعبیر به منّت می کند. ولیکن این نعمتها قدیم و جدید دارد. تازه و کهنه دارد. انسانها اگر فکر کنند اولین کسی که به انسان نعمتی بخشید، چه کسی بوده. آیا پدر و مادر اولین کسانی هستند که به فرزندان خود نعمتی بخشیدهاند و یا برادر و یا خواهر و یا چه کسانی. آن کسی که اولین رقم نعمت و ثروت را به انسان می دهد، پیش از همه کس بر انسان حق همان کس را بشناسد که قدم اوّل را برای ادامهی حیات و زندگی او برداشته است. و آن اولین احسان کننده و یا قدیم ترین احساس لطفی که انسان داشته است، احساس لطف و احسان خداوند متعال است. خدا است

از آن زمانی که نبودهایم و اسم و رسمی از ما نبوده است. زمانی که هنوز ماده یا نطفه بودهایم، اولین نعمتی که به ما بخشیده وجود پدر و مادر، مخصوصاً نعمت وجود مادر است. از ابتدای خلقت که نزدیک به عدم بودهایم، مشمول بذل و بخشش خدا قرار گرفتهایم و این بذل و بخشش تا

شرح دعای سحر

ابد ادامه دارد. پس منّت خدا، یعنی نعمت خدا و آن قدیمیترین نعمتی است که در اختیار ما قرار گرفته است.



شرح دعای سحر

فراز بيستويكم

## ٱللَّهُمَّ انِّى اَسْتَلُکَ مِنْ اياتِکَ بِاکرَمِها وَکُلُّ اياتِکَ کَرِيمَه ٱللَّهُمَّ اِنِّی اَسْتَلُکَ بِاياتِکَ کُلُّها

فراز دیگر این جمله است که انسان از خدای خودش آیات کریمه او را تقاضا میکند و عرضه میدارد پروردگارا، من آن نشانههای بزرگ و بزرگوار تو را از تو مطالبه میکنم. گرچه تمامی آیات تو بزرگ و بزرگوارند ولیکن پروردگارا، من تمامی آیات کریمهی تو را از تو خواهش و تقاضا میکنم.

این قسمت از دعای شریفه هم که انسان آیات خدا را از خدا مطالبه می کند قابل توجه است. آیات جمع آیت به معنای نشانه و علامت است. کسی که از جایی حرکت می کند و رد پایش روی زمین است، همان خط حرکت و رد پای او آیت بحساب می آید. هرکس ردپای مسافر را ببیند، می گوید کسی از اینجا عبور کرده است و می تواند در اثر رد پای او حرکت کند تا به او برسد. تمامی موجودات عالم از انسان و غیر انسان همه اینها آیات الهی هستند. یعنی نشانههای قدرت و عظمت خداوند متعال اند. هر می کند. و خدا را به عنوان یک ولی مهربان به انسان معرفی می ماید. ولیکن آیاتی که انسان در این جمله از خداوند متعال تقاضا می کند و می کند. و خدا را به عنوان یک ولی مهربان به انسان معرفی می ماید. ائمه اطهار علیهم السلام هستند. زیرا انسانهای کامل با علم و عمل و اخلاق خود بزرگترین آیت الهی هستند. تنها موجودی که نمایش گر اخلاق خود بزرگترین آیت الهی هستند. تنها موجودی که نمایش گر

شرح دعای سحر

جانشین خداوند متعال است. هرکس او را بشناسد، خدا را شناخته و هرکس او را نشناسد، خدا را نشناخته است. تعبیراتی که از وجود اولیاء خدا و انسانهای کامل شده، مختلف و متفاوت است که قسمتی از آنها هر ذیل این عبارات شریف یادآوری میشود. آیات کریمهی خدا اولیاء خدا هستند. در دعای افتتاح هم میخوانیم که پروردگارا، ما بسیار متمایل و منتظر هستیم که برای ما یک دولت کریمه بوجود بیاوری. دولت کریمه دولتی را میگویند که هدفش از ریاست خدمت است. هر چه بیشتر خدمت میکند، ذوق و شوق بیشتری پیدا میکند، سر بندگان خدا منّت نمیگزارد و در برابر خدمت تقاضای مال و ثروت از مردم ندارد. حتّی همین تقاضا را هم ندارد که مردم به این خدمتگذاری احترام کنند و پیش پای او حرکت کنند.

در داستان حکومت مولا علی علیه السلام نقل شده است که وقتی ایشان وارد شهر انبار شدند مردم به استقبال آن حضرت آمدند. دست روی دست گذاشته و کمر خم کردند. حضرت به آنها فرمود: این چه کاری است که میکنید اولاً دست روی دست میگذارید به معنای بسته شدن دست است و آزادی دست خود را از خود سلب میکنید. و ثانیاً کمر خم میکنید و رکوع بجا میآورید. عرض کردند یا علی این رسم ما است. در مقابل پادشاهان دستمان را روی هم میگذاریم و کمر خم میکنیم. حضرت فرمودند: این رسم را براندازید. همه جا دست باز باشید نه دست بسته<sup>۱۴۹</sup>. شاید به همین دلیل یکی از صورتهایی که سربازان به فرمانده

۱۴۹ - درر الأخبار با ترجمه ترجمهفارسی، احتجاجات منتخبات جزء سبی و دوم «۱۲ حدیث» .... ص ۲۲۵: نهج البلاغه: در مسیرش به سوی شام، بزرگان شهر انبار آن حضرت را ملاقات کردند و از مرکبها به احترامش پیاده شدند و دستها را به سینه نهادند فرمود: این چه کاری است که انجام میدهید؟ عرض کردند: رسم ما است اُمرای خود را به این وسیله تعظیم میکنیم، فرمود: به خدا سوگند اُمرایتان از این کار نفعی نمی برند و خودتان را بدین وسیله به زحمت میاندازید و سیبب مشقت خودتان در آخرت میشوید، چه زیانبار است مشقتی که پشت سرش مجازات وجود دارد. و چه سود آور است آسایشی که به دنبال خود امان از آتش دارد.

شرح دعای سحر

دست روی دست نمی گذارند. دست روی دست گذاشتن علامت اسارت است نه علامت احترام، دست اسیر و مجرم را می بندند. انسان های آزاد بایستی احترام گذاری شان با دست باز باشد نه با دست بسته. به همین دلیل نماز شیعیان با نماز سنیان فرق دارد. شیعیان خود را در حضور خدا آزاد میدانند و با دست باز در برابر خدا می ایستند ولیکن سنیان به عادت بردگان و اسیران به حالت دست بسته در حضور خدا میایستند. خدا انسان را به حالت آزادی دوست دارد. لذا مولا علیه السلام آن دست بستگی مردم انبار و رکوع آنها را قدغن کردند و فرمودند احترام به يبشوايان اطاعت از فرامين آن هاست نه اين كه دست بسته باشيد و كمر خم کنید، رکوع و سجود فقط در برابر خدا درست است. این دولت علی عليه السلام يك دولت كريمه است يعنى خدمتش به بندگان خدا بينهايت و انتظاراتش از بندگان خدا صفر است. ما در این فراز از خداوند متعال تقاضا می کنیم که آیات کریمه خود را بر ما حاکمیّت دهد. خداوند در کتاب مقدس خودش چیزهایی را به صفت کرامت معرفی میکند. اوّل خودش را با این کلمه تعریف میکند که یکی از صفات بارز خداوند متعال اکرمالاکرمین است. یعنی کریمتر و بزرگوارتر از تمامی کریمان و دیگر این که رزق و روزی که به بندگان خود میدهد با کلمه کریم تعریف میکند و مىفرمايد:

## لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ١٩٠

اجری هم که در عالم آخرت به بندگان خود می دهد به عنوان اجر غیر ممنون یا اجرکریم تعریف می کند. و هم چنین پیغمبرانی که برای تربیت مردم می فرستد، مخصوصاً پیغمبر اسلام را به عنوان «رسول کریم» تعریف می کند. در این جا هم آیات کریمه ی خداوند متعال ائمه اطهار علیهم السلام هستند. آن ها هم مانند قرآن و مانند پیغمبر اسلام مربیان کریم هستند. کریم به کسی می گویند که تمام ذوق و شوقش و نشاط و لذتش در خدمت به مردم است. وقتی به انسانی خدمت کرده و احساس

379

۱۵۰ - حج، ۵۰- نور، ۲۶

شرح دعای سحر

می کند که غم و غصهای را از آن انسان برطرف نموده و باری از دوش او برداشته و حاجت او را برآورده است، از این خدمات بسیار لذت می برد و برای تأمین و یا تکمیل همین لذت روانی سعی می کند به بندگان خدا خدمت کند. انسانها از مسیر بذل و بخشش به سه عنوان شناخته می شوند و این عناوین سه گانه در ارتباط با یکدیگر تکاملی و مراتبی هستند. مرتبه اوّل در حدّ متعارف، مرتبه ی دوم فوق متعارف، و مرتبه ی سوم کامل تر و بالاتر از مرتبه دوم.

در مرتبه اول انسان به سخاوت شناخته می شود. سخی به کسی می گویند که وقتی در کسی احساس حاجتمندی می کند، از بذل مال مضابقه ندارد. تا حاجت او را برآورد. در برابر سؤال سؤال کننـدگان، مـال خود را انفاق می کند. مرحله دوم بخشندگی که با ذوق و شوقی می بخشد و هیچ منّتی ندارد، جواد میگویند. جواد به کسی میگویند که هم خودش از مال خودش استفاده می کند و هم به دیگران استفاده می ساند. و از این بالاتر کریم است. که خود را در فقر و رنج روانی قرار میدهد و برای رفع حوائج مردم فداکاری میکند. و ذوق و شوقی که پیدا میکنند از آن رنج و زحماتی که برای رفع حوائج مردم کشیده است، خیلی بیشتر و زیادتر است. کسی که از خدمات به مردم و بهرهرسانی به آنها لذت میبرد، چنین کسی را کریم مینامند. صفت کرامت ابتدا مخصوص خداوند متعال است. زیرا حقیقتاً خداوند متعال تمام همت و هدفش و ذوق و شوقش در این است که این بندگان ضعیف و ناتوان خود را از این عالم خاکی تا مقام خلافت الهی برساند. آنها را که از نظر دانایی و توانایی و دارایی در حد صفر و یا پایین تر از صفرند به بینهایت علم و قدرت و ثروت برساند. این هدف خدا از خلقت عالم و آدم است که برای رسیدن به هدف خود این همه فعالیت شبانهروزی دارد و در مقدمه وصول به این هدف یک چنین عالم عظیم و عوامل محرک عجیب و عظیمی أفریده است. كل أفرینش يعني زمينها و أسمانها و أن چه بين أسمانها و زمين است، همه اينها که در حساب بشری نمی گنجد، سرمایه و سرمای گذاری است در راه رشد

شرح دعای سحر

انسان و تربیت او تا بتواند این نونهال بشریّت را به ثمر برساند و در انتها چنان درختی باشد که در قرآن آن را تعریف میکند و میفرماید:

أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ<sup>181</sup>



شرح دعای سحر

فراز بيست و دوم

ٱللَّهُمَّ انِّي أَسْئَلُكَ بِما أَنْتَ فيهِ مِنَ الشَّأْنِ وَالْجَبَرُوتِ

در این فراز از دعای شریف بنده خدا عرضه میدارد: خدایا، من از تو تقاضا میکنم در همان شأن و مقامی که تو هستی، من هم باشم و همان عظمت و جبروتی که تو داری، من هم داشته باشم.

این دو جمله هم در این دعای شریف از عجایب کلمات و عباراتی است که از نظر معنا و محتوا بینظیر است یکی این که انسان مؤمن میخواهد در همان شأن و شغلی باشد که خدا دائم به آن مشغول است. یعنی کار خدایی را بداند و کار خدایی را داشته باشد. و دیگر این که انسان مؤمن از خدا تقاضا می کند که در آن جلال و جبروت الهی باشد. جلال و جبروتی که نمونه و نظیر ندارد. شأن خدا عبارت است از کارهای خدا. خداوند در قرآن می فرماید:

كُلَّ يَوْمٍ هُوَ في شَأَن

خداوند در هر روزی و هر روزگاری به کاری اشتغال دارد. خدا در هیچ زمانی و در هیچ مکانی بیکار نیست و لذا دانشمندان گفتهاند یکی از چیزهایی که بر خدا واجب و لازم است و غیر آن مناسب شأن خدا نیست، فیضرسانی دائم خداوند متعال است. یعنی خداوند دائماً بایستی فیّاض و فیضبخش باشد. لطف و کرم خود را برساند و تا جایی که فیضبخشی خدا را نظیر فیضبخشی خورشید شناختهاند. خورشید یک موجودی است که هرگز نمیتواند مانع پخش نور و حرارت خود شود. دائم روشنایی و حرارت میدهد با حرارت خود قافلههای طبیعت را از جمادات

١٥٢ - الرحمن، ٢٩

شرح دعای سحر

و نباتات و حیوانات حرکت میدهد. آنها را می سازد تا به ثمر برساند و از روشنایی خود دائم به عالم طبیعت رنگ و رونق میدهد. تمامی زیباییهای طبیعت مانند زیبایی هوا و فضا و رنگهای مختلف مانند رنگ صورت و بدن آدمها و گلها همه این زیباییها فیضی است که از چشمه خورشید به عالم طبیعت میرسد.

ولیکن اینجا خورشید در افاضهی فیض، یعنی نوربخشی و حرارتبخشی، از خود اراده و اختیار ندارد. گفتهاند وجود خداوند متعال هم دائم فیضبخش جهان بشریت و طبیعت است. خورشید یکی از فیوضات و برکات وجودی خداوند متعال است. البته وجود خدا مانند خورشید و ستارگان نیست که بدون اراده و اختیار فیض خود را به همه کس و همه جا برساند.

خداوند صاحب ارا**ده و** حکیم است. در جایی که مناسب نیست و خلاف حکمت است، پَرِ کاهی نمی بخشد و در جایی که مطابق حکمت و مصلحت است، کوههای جواهر و برکات در اختیار بندگان خود می گذارد.

ولیکن با این که فیض بخشی خدا مربوط به اراده و آزادی خداوند متعال است، هرگز امکان ندارد در جایی که حشرهای لازم باشد آن را نیافریند و به آن حشره روزی ندهد و در جایی که خلقت انسان و تربیت انسانی لازم باشد، خدا آن انسان را خلق نکند و تربیت نکند. دائم در حال آفریدن و بخشیدن و تربیت کردن است. در این جا لازم است بدانیم بهترین و مهمترین و یا ناقعترین شغل خداوند متعال چیست؟ چه کاری از کارهای خدا از همه کارها بهتر و ارزشمندتر است؟ یا چه عملی از انسانها از تمامی اعمال محبوب تر و مطلوب تر است؟ آیا خلقت حشرات و حیوانات بهترین کارهای خدا است یا خلقت نباتات و جمادات و یا خلقت فرشتگان و زمین و آسمان و یا کارهای تربیتی خداوند متعال؟

مهمترین کارهای خداوند متعال کارهای تربیتی او است، یعنی آنجا که سطح فکر انسان را بالا میبرد و انسان را به علم و عرفان میرساند. این تربیت فکری و تربیت علمی و تعلیمی و افاضهی روح علم به وجود انسانها بهترین و بزرگترین عمل ارزشمند خداوند متعال است. میشود

شرح دعای سحر

گفت همهی کائنات پایه و پلهاند تا از طریق ارتباط آنها با یکدیگر و تکامل آنها در جهت مادیت و معنویت، یک چنین فکری و علمی در انسانها بوجود آید و انسانها بتوانند عبارات و کلمات عالم خلقت را بدانند و بفهمند و این فهم عجیبترین سرمایهای است که خدا به انسان داده است.

لذا در حدیث عقل و جهل<sup>۱۵۳</sup> آمده است که خداوند به عقل میگوید بهتر از تو چیزی نیافریدم و تو را به کسانی میبخشم که آنها را خیلی. دوست دارم و از کسانی مضایقه میکنم که آنها را دشمن دارم.<sup>۱۵۴</sup> ۱<sup>۵۵</sup>

١۵٣ - علل الشرائع-ترجمه ذهني تهراني،ج١ ، ص ٣٩٥ : حديث (١٠) محمّد بن الحسن بن احمد بن وليد رحمة اللَّه عليه مي كويد: محمّد بن حسن صفّار، از محمّد بن ابي عبـد اللَّه برقي، از عليّ بن حديد از سماعة بن مهران نقل كرده كـه وي گفـت: محضـر امـام صادق علیه السلام بودم و نزد آن حضرت تعدادی از دوستانش حضور داشتند، ذکری از عقل و جهل به میان آمد، امام علیه السّلام فرمودند: عقل و جهل و ایادی این دو را بشناسید تا هدایت شوید. سماعه عرضه داشت: فدایت شوم: چیزی را نمیدانیم مگر شما به ما تعليم فرماييد. حضرت فرمودند: خداوند تبارك و تعالى اوّلين آفريدهاش از روحانیین را که عقل باشد از نور خود ایجاد و در سمت راست عرش جا داد، بعد به آن فرمود: رو بگردان، عقل رو گرداند، سپس فرمود، رو بیاور، عقل رو آورد، حقّ جلّ و عـلا به آن فرمود: تو را مخلوقی بزرگ و عظیم آفریده و بر تمام مخلوقاتم برتری دادم... ۱۵۴ - آسمان و جهان-ترجمه کتاب السماء و العالم بحار،ج۱،ص ۲۸۶: (در منثور، ج ۶ ،ص ۲۵۰) و از پیغمبر صلّی اللَّه علیه و آله و سلّم که فرمود: نخست چیـزی کـه خـدا آفرید *قلم* بود، سپس نون را آفرید که دوات بود، سپس بقلم فرمود: بنویس! گفت چه بنویسم؟ فرمود: آنچه بوده و خواهد بود تا روز قیامت از کردار، یا اثر، یا روزی، یا عمسر، و نوشت هر چه میباشد و خواهد بود تا روز قیامت و اینست معنی قول او «ن رَ الْقَلَم رَ ما یَسْطُرُونَ» سپس مهر بر دهان قلم نهاد، و نگفته و نگوید تا روز قیامت، سپس خدا عقل را آفرید و فرمود: البته تو را بکمال رسانم در باره هر که او را دوست دارم و از تو بکاهم

در باره هر کسی که او را دشمن دارم.

۱۵۵ – و حدیث «ارل ما خلق الله العقل» و «ارل ما خلق الله القلم» منافات ندارد چون آن نسور مبارک به اعتبار تجردش از ماده ذاتاً و فعلاً عقل نامیده شود و به اعتبار آن کسه به واسطه او نقش وجود همه موجودات در صفحه کائنات کشیده شد، قلم گوینسد.( شسرح دعای صباح، حسن بن حسین خراسانی قوچانی)

زیرا همین عقل و علم است که انسان را به خدا و خدا را به انسان مربوط میکند.

آن رشتهی اتصالی و ارتباطی بین خداوند متعال و انسان علم و عقل است. انسان از طريق جسمانيت خود با تمام اجسام و موجودات جسمي رابطه پيدا مي كند و همه در جسمانيّت مشتر كاند. پس انسان هم به دليل جسمانيّت از اجسام عالم با خبر است. و جنسيّت جسماني آنها را ميداند و استفاده می کند. همین طور انسان از مسیر روح حیات و روحانیت با تمامی ارواح عالم و فرشتهها و نور و نیروها جنسیّت و سنخیت دارد، از خواص ذاتی آنها باخبر است و میتواند روح کلی عالم را و یا فرشتهها را به فرمان خود در آورد. اگر انسان فقط همین روح و بدن بود هرگز بین او و خداوند متعال آشنایی پیدا نمی شد. نمی توانست از عالم خدایی و خلقی باخبر باشد. در نتیجه انسان و عالم خلقت یک جسم مردهای بیشتر نبودند. خاصیت و حرکتی از آنها قابل تصور نبود ولیکن خداوند به انسان علم داد با این علم و عقل، انسان با خدای خود سنخیت و جنسیّت علمی پیدا مى كند و از عالم خدايى باخبر مى شود. مخصوصاً وقتى كه علم و عقل انسان به کمال لایق خود میرسد و با خدای خود رابطه دوستی و آشنایی پیدا میکند. مانند دو نفر دوست و برادر مهربانی که کنار یکدیگر نشستهاند، در حضور خدا می نشیند، می گوید و می شنود. پس تنها سرمایه ای که خدا را از عالم خفا و تنهایی خارج می کند، همین علمی است که به انسان ها بخشیده و تنها سرمایهای که انسان را هم از غربت و تنهایی نجات میدهد، علم و دانش اوست. علم و دانش یک رشته اتصالی است که انسان را به همه کائنات مربوط میکند و آن چه هست در اختیار انسان مى گذارد. لذا مى گوئيم بهترين شغل حيات بخش خدا و بهترين شغل نافع خدا که خدا را از کتمان و خفا خارج می کند و عظمت او را در عالم به نمایش می گذارد، همین علم و عقل انسان است و افاضه علم و عقل تنها شغلی است که اختصاص به خدا دارد و از دست دیگران ساخته نیست که بتوانند علم و عقلی به کسی یا چیزی افاضه کنند و این یگانه

ثنرح دعاى سحر

شغل خداست. یگانه شأن خدا تعلیم و تفویض عقل است که بنده خدا میگوید:

> ٱللَّهُمَّ اِنِّى اَسْتُلُکَ بِما أَنْتَ فِيهِ مِنَ الشَّأَنِ وَالْجَبَرُوتِ وَ اَسْتُلُکَ بِکُلٌّ شَأَنِ وَحْدَهُ وَ جَبَرُوتٍ وَحْدَهَا

شأن واحد و یگانه خداوند که منحصر به خداوند متعال است و از دست کسی ساخته نیست، همین شأن تعلیم و تربیت است. ولیکن کارهای دیگر خدا از قبیل ساختن و آفریدن و خلق کردن قابل تقلید و تعلیم است.

و اما جبروت، تنها جبروت خدا آن عظمت ذاتی و وجود خدا در برابر بندگان به میزان معرفت بندگان است. هر چه میزان معرفت بیشتر و بالاتر باشد، جلوه عظمت خدا در برابر انسانِ عالم و عارف بیشتر است.

لذا مشاهده می کنیم که عارفترین انسان تاریخ که می شود گفت کوچکترین مجهولی در شناخت ذات مقدس خداوند متعال ندارد، مولا علی ابن ابیطالب علیه السلام است. رسول خدا صلی الله علیه و آله و سلم می گوید:

## فَأَنَّهُ مَمْسُوس فِي ذَاتِ اللَّه تَعَالى <sup>١۵۶</sup>

یعنی علی ابن ابیطالب سلام الله علیه به ذات خدا تماس مستقیم دارد. آنچنانکه گویی ذات خدا را لمس میکند. خداوند مانند اجسام نیست که لمس شدنی یا مس شدنی باشد. ولیکن این جمله از باب تشبیه معقول به محسوس است، یعنی همانطور که شما چیزهایی را که لمس میکنید و یا تماس با آنها دارید خوب میشناسید. علی ابن ابیطالب هم این چنین ذات مقدس خدا را خوب میشناسد. بیشک مولا امیرالمؤمنین علیه السلام در شناخت خداوند تبارک و تعالی نقصی ندارد. میتوان گفت خدا را آن چنان میشناسد که خدا خود را میشناسد. زیرا خدا ذات خود را به آن حضرت معرفی کرده است.

۱۵۶ – حليه الأولياء لأبى نعيم ،ج ۱ ،ص ۶۸ روى بسنده عن اسحاق بن كعب بن عجرة عــن أبيــه قال: قال رسول الله صلى الله عليه (و آله) و سلم: لا تسبوا عليا فانه ممسوس فى ذات الله تعالى،

شرح دعای سحر

در دعای صباح میگوید: یا مَن دَلَّ عَلَی ذاتِهِ بِذاتِه

یعنی ای خدایی که با نشان دادن ذات خود ما را به ذات خود هدایت کردی. هدایت به ذات غیر از هدایت به صفات است. هدایت به صفات این است که از مخلوق پی به خالق ببرند چون مخلوق صفات خدا هستند. هدایت به ذات چنین است که خداوند با معرفی ذات خود بنده خود را به خود هدایت میکند. چنان که میگوئیم:

۳۳V

اللهم عرفني نفسك ۱۵۷

پس مولا علیه السلام عارفترین انسانهای تاریخ به ذات مقدس خداوند متعال است. و از طرفی خاضع و خاشعترین موجودات در برابر خداوند متعال است. معروف است میگویند معما چو حل گشت آسان شود. یعنی هر مسألهی غامضی بعد از آن که کشف میشود حیرت و سرگردانی را از وجود عالم برطرف میکند. آن مکشوف چیزی است که در برابر عالم ساده و آسان نمایش میدهد. مثلاً انسان شخصیتهای بزرگ را تا ندیده و نشناخته آنها را مهم میداند و در برابر آنها خاضع و خاشع میشود اما وقتی که شناخت با آنها یگانگی پیدا میکند. آن حیرت و اشتیاقی که پیش از شناسایی دارد بعد از شناسایی ندارد.

ولیکن شناخت خدا چنین نیست هرچه انسان عارفتر به خدا می شود در برابر خدا خاضعتر و خاشعتر است. جملات دعای کمیل و دعاهای دیگر که از مولا نقل شده نشانگر شدت خضوع و خشوع آن بزرگوار در برابر خداوند متعال است. یک چنین نمایش که هرچه بیشتر جلوه کند جلوهاش زیادتر می شود و انتها ندارد، «جبروت» می نامند. یعنی خدا چنان است که جبروتش مخصوص خودش است. نظیر و همتا ندارد تا جبروت او بر افراد و اشخاصی که نظیر او هستند تقسیم شود و قلّت پیدا کند. یک عظمتی است مخصوص ذات.

شرح دعای سحر

عظمتی است بدون انتها. هر چه بندگان خدا بیشتر عالم و عارف می شوند بیشتر خدا برای آن ها جلوه می کند. یک چنین جبروتی تنها جبروت است که بنده مؤمن عرضه می دارد «وَ جَبَروتٍ وَحْدَها» یعنی آن جبروت و عظمتی است که مخصوص تو است و دیگری نمی تواند در آن شریک تو باشد. خواهش می کند که یک چنین عظمتی در برابر ماسوای خود داشته باشد که نقص و قصوری در آن راه ندارد.

کلمه الله از لغت «وله» به اصطلاح اهل ادب مثال واوی است مانند وعد ، وصل، وحد و امثال آن. ناقص واوی کلماتی را میگویند که جای فاء الفعل آن یعنی حرف اول آن حرف عِلّه قرار میگیرد.

حروف علّه سه حرف است، واو و يا و الف. با اين حساب «وَلَهْ» و «یسر» مثال واوی و مثال یائی می باشند. «وله» به معنای حیرت و اشتیاق است. کسی که در شناخت کسی یا چیزی متحیر و سرگردان می شود و نمی تواند حقیقت آن را بداند و کشف کند. یک مسأله و معمایی که آدم هر چه بیشتر فکر میکند تا حقیقت آن را بداند بیشتر متحیر می شود و در عین حال اشتیاقش برای درک آن مطلب و یا کشف آن شدیدتر می شود، «واله» است. پس در معنای کلمه« وله» دو معما خوابیده است و آن دو معنا حيرت و اشتياق است. كلمه «الله» صيغه مبالغه از «وله» است. مانند قتّال و یا ضرّاب از ضرب. صیغه مبالغه کلماتی را می گویند که دلالت بر تمرین و تکرار معنا میکند. در ترجمه ی آن کلمات «بسیار، بسیار» به كار مىرود. قتّال يعنى بسيار كشنده، ضرّاب يعنى بسيار زننده. نَمّام يعنى بسیار سخنچین. «الله» همین کلمهی مبالغه است. یعنی بسیار به حیرت آورنده و مشتاق کننده. زیرا افکار انسان ها در ارتباط با خداوند متعال از یک طرف متحیّر و سرگردانند که چرا نمی توانند این حقیقت عظیم و عجيب يعنى وجود خدا را كشف كنند و بدانند چيست. انسان، با استعداد فكرى خود از باطن ذرات گرفته تا آسمان و سماوات مىتواند بفهمد و بداند و بعد از دانستن حیرت و سرگردانی او برطرف می شود. عشق و اشتياقش به دانستن كم مي شود و مي گويد: فهميدم، فهميدم. وليكن همین افکار و عقول در شناخت ذات مقدس خداوند هرچه بیشتر فعالیت

شرح دعای *تحر* 

کند حیرت و سرگردانیش بیشتر می شود. از این که نمی تواند حقیقت ذات را درک کند و با این که حیرتش زیادتر می شود، اشتیاقش هم به دانستن شدیدتر و قوی تر می شود.

پس دائم در حیرت و اشتیاق است و هر روز در شناخت ذات خدا علم تازهای و لذت تازهای دارد و براساس آن شوق و اشتیاقش زیادتر می شود به همین مناسبت خداوند این کلمه را برای نام گذاری خود انتخاب کرده است. <sup>۱۵۸</sup>

انسانها عشق و اشتیاق پیدا میکنند تا خدا را بشناسند و هر چه بیشتر فعالیت کنند بهتر و بیشتر لذت میبرند. شوقشان زیاد میشود و به آخر نمیرسد. شاعر عرب میگوید:

فیک یا اعجوبه الکون قد الفکرکلیلا کل ما قدم فکری فیک شَبْراً فرمیلا

یعنی ای اعجوبه عالم خلقت، ای خدای عظیم و عجیب، فکر انسانها در شناخت تو خسته و ناتوان است. هرگاه از بسیاری فکر، قدمی به تو نزدیک میشوند از عظمت تو فرسخی دورتر میشوند.

در اینجا لازم است در کیفیت اسماء و صفات خدا بحث مختصری ایراد شود که اسماء و صفات خداوند متعال از کجا پیدا می شود و فرق بین اسم و صفت چیست.<sup>۱۵۹</sup>

۱۵۸ – معانی الأخبار –ترجمه محمدی، ج۱، ص ۱۹۸ اا: راوی گویـد: از حضرت صادق علیه السلام شنیدم که فرمود: گروهی از مردم فلسطین به محضر پدرم امام باقر علیـه السلام شرفیاب شدند و مطالبی از آن بزرگوار پرسـیدند کـه پاسـخ دادنـد..... ذات پروردگار هم به سبب لطافت و دقیق بودنش از هر دیدی پنهان اسـت و حـواس بـدان دسترسی ندارد. (گرچه فطرت اوّلیّه و بیآلایش انسان بدون هیچ نام و عنوان و تشـبیه و تکثیر وجود مبدأ را در مییابد ولی) هیچ زبانی قادر به تعریف وی نیست تا اوصـاف او را بیان کند، و هیچ گوشی توان شنیدن اوصاف او را ندارد، زیرا «اله» از «وله» به معنای تحیّر مشتق گردیده و تفسیرش آنست که خرد مخلوقـات از پـی بـردن بـه ماهیّـت و کیفیّت ذات مقدّس او، با هر یک از حواسّ و یا وهم ناتوان و سرگردان است.

۱۵۹ - درخشان پرتوی از اصول کافی ، ج۲، الحدیث الثالث ..... ص ۸۴ : علی بن ابراهیم، عن العباس بن معروف، عن عبد الرحمن بن أبی نجران قال: کتبت الی أبی جعفر (ع) أر قلت لـه: جعلنی اللَّه فداک نعبد الرحمن الرحیم الواحد الاحد الصمد؟ قال فقال: ان من عبد الاسم دون المسمی

شرح دعای تحر

ابتدا می گوییم «الله» اسم خدا است و بقیه تعریفها مانند رحمن و رحیم و قادر و قاهر و امثال آن صفت خدا هستند. صفت خدا کلماتی هستند که از فعل خدا پیدا می شود به طوری که اگر خداوند تبارک و تعالی چیزی را نمی آفرید و خلق نمی کرد اسم و صفتی هم پیدا نمی کرد. چون مخلوقات را خلق می کند، خالق نامیده می شود و چون روزی می دهد رازق نامیده می شود و چون می پروراند رب و مربی شناخته می شود و به همین دلیل هر صفتی دلالت بر عمل مخصوصی از اعمال و افعال خداوند. متعال می کند.

ولیکن اسم الله، کلمهای را می گویند که مربوط به وضعیت ذاتی خدا است. خواه خلقی خلق کند یا نکند، روزی بدهد یا ندهد. به همین مناسبت کلمه الله را اسم خدا دانستهاند. ولیکن رحمان و رحیم و کلمات دیگر را صفت خدا شناختهاند.

انسانها میتوانند صفات خدا را و یا اخلاق خدا را داشته باشند، ولیکن نمیتوانند خود را به اسم خدا نامگذاری کنند. میتوانیم انسانی را با کلمات رحمن و رحیم و قادر و رازق نامگذاری کنیم و ممکن است انسان چنین صفاتی را پیدا کند ولیکن نمیتوانیم انسانی را با کلمه الله نامگذاری کنیم زیرا معنای الله و اولوهیت در غیرخدا قابل ظهور نیست. خداوند تبارک و تعالی یک موجود عظیم و عجیب و نامتناهی است که هرچه انسانها بیشتر فکر کنند کمتر به عظمت او میرسند و باز بیشتر شوق و اشتیاق پیدا میکند تا او را بشناسند و تقرب به او پیدا کنند و معنای

پس این معنا که دانشمندان در شناخت او متحیر و مشتاقاند، پیدایش این تحیر و اشتیاق در ارتباط با ذات خدا پیدا میشود نه مخلوقات دیگر. به قول شاعر که در شعر خود گفته است هر انسانی که

بالاسماء فقد أشرك و كفر و جحد و لم يعبد شيئا بل اعبد اللَّه الواحد الاحـد الصـمد المسـمى بهـذه الاسماء دون الاسماء، ان الاسماء صفات وصف بها نفسه./ مفهوم كلى مباين و مغاير با حقيقت و مسمى و موصوف آنها است و فرق ميان اسم و صفت مانند فرق مركب و بسيط است و نيز فرق ميان مفهوم كلى و حقيقت بسيط خارجى است...

شرح دعای سحر

یک وجب به تو نزدیک میشود بایستی یک فرسخ فرار کند. یعنی بیشتر اقرار و اعتراف کند که نمیتواند حقیقت ذات تو را بشناسد.

پس الله اسم خاص خداست و هیچکس نمیتواند خود را به این کلمه نامگذاری کند ولیکن صفات خدا قابل تنزل در وجود انسانها میباشد و انسانها میتوانند صفت خدایی پیدا کنند.



شرح دعای سحر

فراز بیست و سوم

ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتَلُكَ بِما تُجِيبُني بِهِ حِينَ أَسْتَلُكَ، فَأَجِبْنِي يا ٱللَّهُ

در این فراز از دعای شریفه انسان عرضه میدارد پروردگارا، من به آن اسماء و وسائلی متوسل میشوم که اگر آنها را در اختیار داشته باشم تو حتماً دعای مرا مستجاب میکنی و خواهشهای مرا می پذیری. لازم است بدانیم آن وسائل و مسائلی که اگر انسان در اختیار داشته باشد خداوند حتماً دعای او را مستجاب میکند، چیست که می گوید: اللّهُمَّ اِنِّی اَسْئَلُکَ بِما تُجیبُنی به ِحینَ اَسْئَلُک، فَاَجِبْنی یا اَلله

آن وسایل و مسائلی را از تو میخواهم که اگر داشته باشم حتماً خواهش من به اجابت میرسد و آن چه در این دعا از تو خواستم و تقاضا نمودم مورد قبول واقع میشود، بیشک تنها سرمایهای که انسان با آن سرمایه میتواند آن چه در انبار خداست، به تصرف خود درآورد همین دعا و خواهش است. خواهش و تقاضای انسان از خداوند متعال بهترین و بزرگترین سرمایه است که با آن میتواند نعمتهای نامتناهی خداوند متعال را به طرف خود جلب کند.

تمامی عبادتها و دستورات دیگری که در دین مقدس اسلام به وجود آمده مقدمه است تا حالت نیایش در انسان پیدا شود و از آن حالت نیایش خواهش به وجود آید و با آن خواهش بتواند خود را به متاعی و یا ثروت و نعمتی از نعمتهای خداوند متعال برساند. دلیل این که همه جا اصرار دارند که هر عبادتی و خدمتی که دارید به قصد قربت انجام دهید یعنی برای خدا خدمت و یا عبادت کنید این است که انسان با این قصد قربت و با این خلوص در خدمت حالت دعا و خواهش در او پیدا شود امیدوار به خدا شود و از خدا چیزی تقاضا کند زیرا شما اگر به کسی

شرح دعای سحر

خدمت کردید، زبانتان باز می شود که از او خواهش و تمنایی کنید و اگر به کسی خدمت نکردید یا به عکس خدمت، خیانت کردید زبان خواهش و تقاضای شما باز نمی شود و از نظر روانی آمادگی پیدا نمی کنید که از کسی که به او خدمت نکرده اید و یا خیانت کرده اید خواهش و تقاضایی داشته باشید. این همه دستور خدمات و عبادات به عنوان اطاعت خدا و قصد قربت برای همین است که انسان احساس کند در یک عملی کوچک یا بزرگ خدای خود را اطاعت نموده است و بعد از احساس اطاعت حالت امید و خواهش در او پیدا شود و از نظر روانی آمادگی پیدا کند که از خدا چیزی بخواهد و به لطف او امیدوار باشد.



شرح دعای سحر

شرايط اجابت دعا

در آخر این دعا، انسان زاهد و عابد جملهای می گوید که صد در صد یقین پیدا می کند که دعایش مستجاب می شود و این جمله این است که عرضه می دارد پروردگارا، آن شرایطی را از تو می خواهم و تقاضا می کنم که وقتی آن شرایط در بیان من با عمل من جمع شود تو حتماً دعای من را مستجاب می کنی و دیگر دعای من با حفظ آن شرایط رد نمی شود و رد خور ندارد. می گوید:

ٱللَّهُمَّ انِّي أَسْئَلُكَ بِما تُجِيبُنِي بِهِ حِينَ أَسْئُلُكَ،

یعنی پروردگارا، آن شرایط و علامتهایی <mark>را از</mark> تو میخواهم که اگـر داشته باشم یقین پیدا میکنم که دعای من مستجاب میشود.

میپرسیم آن شرایط چیست که این همه اهمیت دارد. جواب این است که میتوانیم با خواندن و دانستن جملهای در دعای افتتاح **شرط** اجابت دعا را پیدا کنیم آن جا که انسانها برای امام زمان(عج) دعا میکنند و میگویند:

پروردگارا، آن بزرگوار را بر ما حاکم کن و در کرسی قدرت و سلطنت بنشان تا دعای ما به برکت آن بزرگوار مستجاب شود. میگویند:

«وَاسْتَجِب بِهِ دَعْوَ تَنَا»

یعنی به برکت ظهور و حکومت امام زمان(عج) دعای ما را مستجاب کن.

شرح دعای سحر

بزرگترین شرط اجابت دعاها این است که انسانها **در نظام** حکومتی الهی قرار گیرند. انسانها پیش از نظام الهی مانند کودکان نابالغ هستند و خداوند متعال به جای یک پدر نیرومند و ثروتمند.

لازم است کودکان را اوّلاً به عقل و شعور برساند تا بتوانند از ثروت خدا استفاده کنند و ثانیاً در یک نظام کامل طبیعی و در یک **امنیت الهی** طبیعی قرار گیرند تا ممکن باشد از آن ثروت نامتناهی استفاده کنند.

اجابت دعاها پیش از ظهور امام زمان(عج) مانند این است که شما میلیونها تومان ثروت را در بیابان و یا روستای کوچکی که قابل بهرهبرداری نیست. در اختیار کسی بگذارید. فقط دزدان و غارتگران را به طمع میاندازد که ثروتمند را به قتل برسانند و ثروت او را به جیب بزنند. پس لازم است ابتدا یک حکومت عادل و یک مملکت امن و امانی بوجود آورند و بعد از پیدایش چنین امنیت طبیعی این ثروتها و قدرتهای نامتناهی را در اختیار انسان قرار دهند.

حکومت امام زمان(عج) که همان سلطنت الهی است، ابتدا یک نظام کامل طبیعی در عالم بوجود میآورد. نظامی که انسان در آن نظام نمی تواند نیت ظلم و گناه کند، چه برسد که عملاً به کسی ستم نماید. در یک چنان نظامی که انسانها در عقل کامل و نظام کامل قرار می گیرند، ثروت و قدرت نامتناهی برای هر انسانی نافع و قابل استفاده است. پس شرط بزرگ همان ولایت الهی است. هرکس در آن نظام قرار گیرد تا بینهایت امکانات در اختیار او می گذارند و میتواند از همهی آنها استفاده کند.

این که بعضیها میگویند چون گناهکاریم، دعای ما مستجاب نمیشود یا میگویند چون که لقمهی حرام خوردهایم، دعای ما مستجاب

شرح دعای سحه

نمی شود، پس دعا نمی کنیم؛ اشتباه است، زیرا کسی که دعا می کند همان دعا به معنای توبه است و بعد از توبه گناهی باقی نمی ماند. پس هر دعایی که اجابت شود از میلیون ها تومان ثروت بیشتر ارزش دارد و یک چنین ثروتی محیط امن و امانی لازم دارد. و یک چنین محیطی جز به وسیلهی اولیاء خدا و امام زمان (عج) ممکن نیست.

پس مضمون جملهی آخر همین است که: انسان ظهور امام زمان(عج) را از خداوند منّان تقاضا میکند.

الحمدلله اولاً و آخراً و انا العبد محمّد على صالح غفّارى آذر ماه ۱۳۷۹

